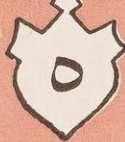




فلاسفة العرب



ابن حزم



يوحَنَّا قَنْيَرْ

# ابن طَفيْل

مختَارات - نظرَة تحليلية

طبعَة ثالثَة منقحة

شبكة كتب الشيعة



مَشَوَّرَات المَطَبَّعَة الكاثوليكية - بَيْرُوت

shiabooks.net  
mktba.net رابط بديل

=====  
جميع الحقوق محفوظة للمطبعة الكاثوليكية

# ابن طفِيل

٥٨١ - ٥٠٠

١١٨٥ - ١١٠٦

## ترجمته

هو ابو بكر محمد ، بن عبد الملك ، بن محمد ... بن طفِيل القيسي .

ولد في اوائل القرن الثاني عشر ، في وادي آش ، قرب غرناطة .  
لنسنا نعلم كيف نشأ ، ولا على من تعلم ، انا نعلم انه اصبح فيها بعد طيب ابي يعقوب يوسف (١١٦٣-١١٨٤) ، وزير في رسالته ،  
حي بن يقطان ، معلومات طبية ، وفلكلية ، ورياضية ، عدا  
مذهبه الفلسفية ، مما يدل على ثقافة عميقة ، شاملة .

وان هذه الثقافة هي التي فرضته على الخليفة ، ابي يعقوب يوسف ، المعروف بحبه للعلم والحكمة ، فاتخذه له طيباً ، وزيراً .  
سنة ١١٦٩ ، طلب الخليفة من ابن طفِيل رجلاً يشرح له  
كتب ارسطو الغامضة . وقد وجد ابن طفِيل هذا الرجل ، الذي  
سيشرح ارسطو احسن ما شرحه العرب ، وهو ابن رشد .  
مثل ابن رشد في حضرة الخليفة ، واطلع على رغبته ، وشرع  
في العمل .

وان ابن طفيل لم يقدم بنفسه على شرح ارسسطو ، لتقديمه في السن ، وانهماكه في امور الوزارة .

وتقديمت به السن ايضاً ، وثقلت عليه الاشغال ، فاتخذ الخليفة ابن رشد طبيباً ، واحتفظ ابن طفيل بالوزارة فقط .

ثم مات الخليفة ، فخلفه ابنه المنصور ( ١١٩٨- ١١٨٤ ) ، وابقى ابن طفيل على ما كان عليه من مقام واكرام .

على ان فيلسوفنا لم تطل به الايام بعد موت الخليفة ، فتوفي بعده بسنة ، في مراكش ، سنة ١١٨٥

وقد سار السلطان في جنازة الوزير ، وكان المأتم مهيباً .

### آثاره

لم يصل الينا من كتب ابن طفيل الفلسفية سوى رسالة حي بن يقطان . سُنّت اولاً اكثراً نصوص هذه الرسالة ، واهمها ، مختصرین ما نهمل ، ثم نردد النصوص بخلاصة تحليلية جامعة .

# حَمَّيْ بْنِ تَقِيْظَانَ



سألت ، ايها الأخ الكريم ، الصفي الحريم - منحك الله البقاء الأبدى وأسعدك السعد السرمدي - ان ابث اليك ما امكنتني به من اسرار الحكمة المشرقة التي ذكرها الشيخ الامام الرئيس ابو علي بن سينا ، فاعلم ان من اراد الحق الذي لا بجمة فيه ، فعليه طلبها والجد في اقتنائها .

### مشاهدة حال

ولقد حرّك مني سؤالك خاطراً شريفاً أفضى بي - والحمد لله - إلى مشاهدة حالٍ لم أشهدها قبل ، وانتهى بي إلى مبلغ هو من الغرابة ، بحيث لا يصفه لسان ، ولا يقوم به بيان ، لأنه من طور غير طورهما ، وعالم غير عالمها . غير أنّ تلك الحال ، لما لها من البهجة والسرور ، واللهزة والحبور ، لا يستطيع من وصل إليها ، وانتهى إلى حد من خودها ، أن يكتم أمرها أو يخفى سرها ، بل يعتريه من الطرف والنشاط ، والمرح والانبساط ، ما يحمله على البوح بها مجملة دون تفصيل ، وإن كان من لم تحدقه العلوم قال فيها بغير تحصيل ، حتى إن بعضهم قال في هذه الحال : «سبحانى ، ما أعظم شأنى ! » وقال غيره : «أنا الحق ! » وقال غيره : «ليس في الثوب الا الله ! »

وأما الشيخ ابو حامد الغزالى ، رحمة الله عليه ، فقال متمثلاً عند وصوله إلى هذا الحال بهذا البيت :

فِي كَانَ مَا كَانَ مَا لَسْتُ أَذْكُرْهُ فَظِنَّ خَيْرًا وَلَا تَسْأَلْ عَنِ الْخَبْرِ .

وَإِنَّمَا أَدْبَتَهُ الْمَعْرُوفَ ، وَحَدَّقْتَهُ الْعِلُومَ ...

## ابن سينا وحال المشاهدة

وهذه الحال التي ذكرناها ، وحرَّكَنا سؤالُكَ إلى ذوقٍ منها ، هي من جملة الأحوال التي نبَّهَ عليها الشيخ أبو علي حيث يقول : « ثم إذا بلغتْ به الارادة والرياضية حدّاً ما ، عَنَتْ له خلصات ، من اطلاع نور الحق ، للذِّيَّةُ » ، كأنها بروق تومض إليه ، ثم تحمد عنه . ثم إنه تكثر عليه هذه الغواشى إذا أمعن في الارتباط ، ثم إنه ليوغل في ذلك حتى يغشاه في غير الارتباط ؛ فكلا لمحَ شيئاً عاج منه إلى جنات القدس ، فيذكر من أمره أمراً ، فيغشاه غاش ، فيكاد يرى الحق في كل شيء . ثم إنه لتبلغ به الرياضة مبلغاً ينقلب له وقته سكينة ، فيصير المخطوف مأولاً ، والوميض شهاباً بيننا ، وتحصل له معرفة مستقرة كأنها صحبة مستمرة... » إلى ما وصفه من تدرج المراتب ، وانتهائها إلى النيل بأن يصير سره مرآة مجلوة يحاذي بها شطر الحق ، وحينئذ تدرُّ عليه اللذات العلي ، ويفرح بنفسه لما يرى بها من أثر الحق ، ويكون له في هذه الرتبة نَظَرٌ إلى الحق ، ونظر إلى نفسه ، وهو بعْدَ متَرَّدَّ . ثم إنه ليغيب عن نفسه فليحظ جناب القدس فقط ، وان لحظ نفسه فن حيث هي لاحظة ، وهناك يتحقق الوصول .

فهذه الأحوال ، التي وصفها ، إنما أراد بها أنْ تكون له ذوقاً ، لا على سبيل الإدراك النظري المستخرج بالمقاييس ، وتقديم المقدمات ، وإنما ينبع التأثير .

وإنْ اردتَ مثلاً يظْهَرُ لكَ به الفرق بين إدراك هذه الطائفة وإدراك سواها ، فتخيلْ حال من خُلُقِ مكفوف البصر ، إلا أنه

جيد الفطرة ، قويّ الحدس ، ثابت الحفظ ، مسدّد الخاطر ؛ فنشأ مذ كان في بلدة من البلدان ، وما زال يُعرف أشخاص الناس بها ، وكثيراً من أنواع الحيوان والجادات ، وسُكُن المدينة ومسالكها وديارها وأسواقها ، بما له من ضروب الإدراكات الآخر ، حتى صار بحيث يمشي في تلك المدينة بغير دليل ، ويعرف كلّ من يلقاه ، ويسلم عليه بأول وهلة . وكان يعرف الألوان وحدها بشرح أسمائها ، وبعض حدود تدل عليها . ثم إنّه بعد أن حصل في هذه الرتبة ، فُتح بصره وحدثت له الرؤية البصرية ، فشى في تلك المدينة كلّها ، وطاف بها ، فلم يجد أمراً على خلاف ما كان يعتقد ، ولا أنكر من أمرها شيئاً . وصادف الألوان على نحو صدق الرسوم عنده ، التي كانت رُسِّمت له بها . غير أنه في ذلك كله حدث له أمران عظيمان ، أحدهما تابع للآخر ، وهما : زيادة الوضوح والانبهاج ، واللذة العظيمة . فحال الناظرين الذين لم يصلوا إلى طور الولاية هي حالة الأعمى الأولى ... وحال النظار الذين وصلوا إلى طور الولاية ... هي الحالة الثانية ...

### عن أيّ الحالتين يمكن السؤال

ان مطلوبك لم يتعدّ أحد غرضين :

- 1 - إما أن تسأل عما يراه أصحاب المشاهدة والأذواق والحضور في طور الولاية : فهذا مما لا يمكن إثباته على حقيقة أمره في كتاب . وهي حاول أحد ذلك ، وتتكلّفه بالقول أو الكتب ، استحالت حقيقته ، وصار من قبيل القسم الآخر النظري ، لأنّه إذا كُسِّيَ الحروف والأصوات وقرُّبَ من عالم الشهادة ، لم يبقَ على ما كان

عليه بوجه ولا حال ، واحتللت العبارات فيه اختلافاً كثيراً ، وزلت أقدام قوم عن الصراط المستقيم ، وظن بآخرين ان أقدامهم زلت وهي لم تزل ، وإنما كان ذلك لأنه أمر لا نهاية له في حضرة متسبعة الأكنااف ، محطة غير محاط بها .

٢ – والغرض الثاني من الغرضين اللذين قلنا إن سؤالك لن يتعدي أحدهما ، هو أن تتبغى التعريف بهذا الأمر على طريقة أهل النظر . وهذا – أكمك الله بولايته – شيء يحتمل أن يوضع في الكتب وتتصرف به العبارات ، ولكنه أعدم من الكبريت الأحمر ، ولا سيماء في هذا الصقع الذي نحن فيه ، لأنه من الغرابة في حد لا يظفر باليسir منه إلا الفرد بعد الفرد : ومن ظفر بشيء منه ، لم يكلم الناس به إلا رمزاً ، فإن الملة الحنفية والشريعة الحمدية قد منعت من الخوض فيه ، وحذرت عنه .

ولا تظنن أن الفلسفة التي وصلت إلينا في كتب ارسسطوطاليس وأبي نصر<sup>١</sup> ، وفي كتب الشفاء<sup>٢</sup> ، تفي بهذا الغرض الذي أردته ، ولا أن أحداً من أهل الأندلس كتب فيه شيئاً فيه كفاية .

وذلك أن من نشأ بالأندلس من أهل الفطرة الفائقة ، قبل شیوع علم المنطق والفلسفة فيها ، قطعوا أعمارهم بعلوم التعاليم ، وبلغوا فيها مبلغاً رفيعاً ، ولم يقدروا على أكثر من ذلك . ثم خلف من بعدهم خلف زادوا عليهم بشيء من علم المنطق ، فنظروا فيه ولم يفاض بهم إلى حقيقة الكمال ، فكان فيهم من قال :

بَرَّحَ بِي أَنَّ عُلُومَ الْوَرَى اثْنَانَ مَا إِنْ فِيهَا مِنْ مَرَّيْدٍ حَقِيقَةً يُعْجِزُ تَحْصِيلُهَا وَبَاطِلٌ تَحْصِيلُهَا مَا يُفْيِدُ!

(٢) الشفاء : كتاب لابن سينا .

(١) الفارابي .

## ابن باجه : تأليف مجزومة ، وحيدة ، غامضة

ثم خلف من بعدهم خلف آخر أحذق منهم نظراً ، وأقرب إلى الحقيقة . ولم يكن فيهم أقرب ذهناً ، ولا أصح نظراً ، ولا أصدق روية من أبي بكر بن الصائغ . غير أنه شغلته الدنيا ، حتى احترمه المنية قبل ظهور خرائط علمه ، وبث خفايا حكمته . وأكثر ما يوجد له من التأليف إنما هي مجزومة من أواخرها ، ككتابه « في النفس » و « تدبير الممدوح » وما كتبه في المنطق وعلم الطبيعة . وأما كتبه الكاملة فهي كتب وحيدة ورسائل مختلسة ، وقد صرَّح هو نفسه بذلك ، وذكر أنَّ المعنى المقصود برهانه في « رسالة الاتصال » ليس يعطيه ذلك القول عطاءً يبيّنَ إلا بعد عسر واستكراه شديد ، وأن ترتيب عبارته في بعض الموضع على غير الطريق الأكمل ، ولو اتسع له الوقت مال لتبدلها . فهذا حال ما وصل إلينا من علم هذا الرجل ، ونحن لم نلقَ شخصه .

وأما من كان معاصرًا له من وُصِّف بأنه في مثل درجته ، فلم نرَ له تأليفاً .

وأما من جاء بعدهم من المعاصرين لنا ، فهم بعد في حد التزايد أو الوقوف على غير كمال ، أو من لم تصل إلينا حقيقة أمره .

## الفارابي : فناء النفوس واينار الفلسفة على النبوة

وأما ما وصل إلينا من كتب أبي نصر ، فأكثرها في المنطق . وما ورد منها في الفلسفة فهي كثيرة الشكوك : فقد أثبتت في كتاب « الملة الفاضلة » بقاء النفوس الشريرة بعد الموت في آلام لا نهاية

ها ، بقاءً لا نهاية له ؛ ثم صرَّح في «السياسة المدنية» بأنها منحلة وصائرَة إلى العدم ، وأنه لا بقاء إلا للنفوس الكاملة . ثم وصف في «كتاب الأخلاق» شيئاً من أمر السعادة الإنسانية ، وأنها إنما تكون في هذه الحياة ، وفي هذه الدار . ثم قال عقب ذلك كلاماً هذا معناه : «وكل ما يُذكر غير هذا فهو هذيان وخرافات عجائز» . فهذا قد أ Yas الخلق جميعاً من رحمة الله تعالى ، وصيَّر الفاضل والشَّرير في رتبة واحدة ، إذ جعل مصير الكل إلى العدم . وهذه زلة لا تقال ، وعثرة ليس بعدها جبر . هذا مع ما صرَّح به من سوء معتقده في النبوة ، وأنها بزعمه لقوة الخيالية خاصة ، وفضضيله الفلسفية عليها ، إلى أشياء ليس بنا حاجة إلى إيرادها .

### كتب أرسطو والشفاء لابن سينا : لا تحوي كمال الحق

وأما كتب أرسطوطاليس فقد تكفل الشيخ أبو علي بالتعبير عما فيها ، وسلك طريق فلسفته في «كتاب الشفاء» ، وصرح في أول الكتاب بأن الحق عنده غير ذلك ، وأنه إنما ألف ذلك الكتاب على مذهب المشائين ، وأن من أراد الحق الذي لا جمجمة فيه فعليه بكتابه في الفلسفة المشرقة .

ومن عُنْيَ بقراءة كتاب «الشفاء» وبقراءة كتب أرسطوطاليس ، ظهر له في أكثر الأمور أنها تتفق ، وان كان في كتاب «الشفاء» أشياء لم تبلغ إلينا عن أرسطو .

وإذا أخذت جميع ما تعطيه كتب أرسطو وكتاب «الشفاء» على ظاهره ، دون أن يُتَفَطَّنَ لسره وباطنه ، لم يوصل به إلى الكمال ، حسبما نبَّهَ عليه الشيخ أبو علي في كتاب «الشفاء» .

## الغزالى : تناقضات ، وكتب لم تصل الاندلس

وأما كتب الشيخ أبي حامد الغزالى فهو بحسب مخاطبته للجمهور، يربط في موضع ، ويخل في آخر ، ويكتفِّر بأشياء ثم ينتحلها . ثم إنه من جملة ما كفَّر به الفلاسفة في «كتاب التهافت» إنكارهم لحسن الأجساد ، وإثباتهم الثواب والعقاب للنفوس خاصة . ثم قال في أول كتاب «الميزان» : «إن هذا الاعتقاد هو اعتقاد شيخ الصوفية على القطع .» ثم قال في كتاب «المقد من الضلال ، والمفصح بالأحوال» : «إن اعتقاده هو كاعتقاد الصوفية ، وإن أمره إنما وقف عليه بعد طول البحث .» وفي كتبه من هذا النوع كثير يراه من تصفحها وأنعم النظر فيها . وقد اعتذر عن هذا الفعل في آخر كتاب «ميزان العمل» .، حيث وصف أن الآراء ثلاثة أقسام :

- ١ - رأى يشارك فيه الجمهور فيما هم عليه .
- ٢ - ورأى يكون بحسب ما يخاطب به كل سائل ومسترشد .
- ٣ - ورأى يكون بين الإنسان وبين نفسه لا يطلع عليه إلا من هو شريكه في اعتقاده .

ثم قال بعد ذلك : « ولو لم يكن في هذه إلا ما يشككك في اعتقادك الموروث لكفى بذلك نفعاً . فإن من لم يشك لم ينظر ، ومن لم ينظر لم يبصر ، ومن لم يبصر بقي في العمى والخيرة . ثم تمثل بهذا البيت :

«خُذْ مَا تَرَاهُ وَدَعْ شَيْئاً سَمِعْتَ بِهِ  
فِي طَلْعَةِ الشَّمْسِ مَا يُغْنِيكَ عَنْ زُحْلٍ »<sup>١١</sup>

(١) للطغرائي .

فهذه صفة تعليمه ، وأكثره إنما هو رمز وإشارة لا ينتفع بها إلا من وقف عليها بصيرة نفسه أولاً ، ثم سمعها منه ثانياً ، أو من كان معداً لفهمها ، فائق الفطرة ، يكتفي ب AISER إشارة . وقد ذكر في « كتاب الجوهر » أن له كتاباً مضمناً بها على غير أهلها وأنه ضمّنها صريح الحق . ولم يصل إلى الأندلس في علمنا منها شيء ، بل وصلت كتب يزعم بعض الناس أنها هي تلك المضمنة بها ؛ وليس الأمر كذلك . وتلك الكتب هي كتاب « المعارف العقلية » وكتاب « النفح والتسوية » و « مسائل مجموعة » وسواها . وهذه الكتب ، وإن كانت فيها إشارات ، فإنها لا تتضمن عظيم زيادة في الكشف على ما هو مثبت في كتبه المشهورة . وقد يوجد في كتاب « المقصد الأنسى » ما هو أغمض مما في تلك . وقد صرّح هو بأن كتاب « المقصد الأنسى » ليس مضمناً به ، فيلزم من ذلك أن هذه الكتب الواصلة ليست هي المضمنة بها . وقد توهم بعض المؤخرين من كلامه في آخر « كتاب المشكاة » أمراً عظيماً أوقعه في مَهْوَة لا مخلص له منها ، وهو قوله — بعد ذكر أسرار المحبوبين بالأنوار ، ثم انتقاله إلى ذكر الواصليين — : إنهم وقفوا على أن هذا الموجود العظيم متصرف بصفة تنافي الوحدانية المحسنة . فأراد أن يلزم من ذلك أنه يعتقد أن الأول الحق سُبحانه في ذاته كثرة ما ، تعالى الله عما يقول الظالمون علوًّا كبيراً !

ولا شك عندنا في أن الشيخ أبا حامد من سعد السعادة القُصوي ، ووصل تلك الواصل الشريفة . لكنَّ كتبه المضمنة بها ، المستملة على علم المكافحة ، لم تصل إلينا .

## نَهْجُ الْبَلْفَلِ

ولم يتلخص لنا ، نحن ، الحق الذي انتهينا إليه ؛ وكان مبلغنا من العلم بتَتَبَعُ كلامه وكلام الشيخ أبي علي ، وصرف بعضها إلى بعض ، وإضافة ذلك إلى الآراء التي نبغت في زماننا هذا ، ولهجَ بها قوم من متحلي الفلسفة حتى استقام لنا الحق أولاً بطريق البحث والنظر .

ثم وجدنا منه الآن هذا النزق اليسير بالمشاهدة . وحينئذ رأينا أنفسنا أهلاً لوضع كلام يُؤْثِرُ عنا ، وتعيَّن علينا أن تكون—أيها السائل — أول من اخْفَنَاه بما عندنا ، وأطْلَعَنَاه على ما لدينا ، لصحيح ولائك ، وزكاء صفاتك . غير أنَّا إنْ ألقينا إليك بغايات ما انتهينا إليه من ذلك ، قبل أنْ نُحْكِمَ مبادئها معك ، لم يفديك ذلك شيئاً أكثر من أمر تقليدي محمل . هذا إنْ أنت حسنتَ ظنك بنا بحسب المودة والموالفة ، لا بمعنى أنا نستحق أن يقبلَ قولنا . ونحن لا نقنع لك بهذه الرتبة ، إذ هي غير كفيلة بالنجاة ، فضلاً عن الفوز بأعلى الدرجات ، وإنما نريد أن نحملك على المسالك التي تقدَّم عليها سلوكنا ، ونسبع بك في البحر الذي قد عبرناه أولاً ، حتى يفضيَ بك إلى ما أفضى بنا إليه : فتشاهد من ذلك ما شاهدناه ، وتتحقق بيصيرة نفسك كل ما تحققتناه ، وتستغني عن ربط معرفتك بما عرفناه .

وهذا يحتاج إلى مقدار من الزمان غير يسير ، وفراغ من الشواغل ، وإقبال بالهمة كلها على هذا الفن . فإذا صدق منك هذا العزم ، وصحت نيتك للتشمير في هذا المطلب ، فستحمد عند الصباح مسراك ، وتنال بركة مسعاك ، وتكون قد أرضيت ربك

وارضاك ، وأنالك حيث تريده من أمملك ، وتطمح إليه بهمتك وكُلّيَّتك . وأرجو أن أصل من السلوك بك على أقصى الطرق ، وأمنا من الغوائل والآفات ، وإن عرضت الآن إلى لحة يسيرة على سبيل التشويق ، والحمد على دخول الطريق ، فأنا واصف لك قصة « حي بن يقظان » و « أبسال <sup>١</sup> وسلامان ، الذين سماهم الشيخ أبو علي . فنفي « قَصَصَهُمْ عَبْرَةً لِأوَّلِ الْأَلْبَابِ » <sup>٢</sup> .

### ولادة حي

ذكر سلفنا الصالح - رضي الله عنهم - أن جزيرة من جزائر الهند التي تحت خط الاستواء ، وهي الجزيرة التي يتولد بها الإنسان من غير أم ولا أب ، لأن تلك الجزيرة أعدل بقاع الأرض هواء ، وأتمتها لشروع النور الاعلى عليها استعداداً ، وإن كان ذلك على خلاف ما يراه جمهور الفلاسفة وكبار الاطباء ، فإنهم يرون أن أعدل ما في المعمورة الإقليم الرابع .

ثم يحاول ثبات كون خط الاستواء ليس حاراً ، لأن الحرارة ناتجة من مسامات الشمس للرؤوس ، والشمس لا تسامت الرؤوس على خط الاستواء سوى مرتين في السنة ، ولهذا ليس فيه حر مفرط أو برد مفرط .

فهنّم من بت في الحكم وحزم القضية بأن « حي بن يقظان » من جملة من تكون في تلك البقعة من غير أم ولا أب ، ومنهم من أنكر ذلك وروى من أمره خبراً نقصه عليك ، فقال :

انه كان بازاء تلك الجزيرة جزيرة عظيمة ، متسبة الاكتاف ،

١) في باقي الرسالة يستعمل ابن طفيل اسال بدل ابسال ، الاسم الوارد عند ابن سينا .

٢) سورة « يوسف » الآية ١١١

كثيرة الفوائد ، عامرة بالناس ، يملكونها رجال منهم شديد الأنفة والغيرة ، وكانت له أخت ذات جمال وحسن باهر ، ففضلها <sup>١١</sup> ومنعها الأزواج اذ لم يجد لها كفواً .

وكان له قريب يسمى يقطان فتزوجها سرًا على وجه جائز في مذهبهم المشهور في زفافهم . ثم انها حلت منه ووضعت طفلاً . فلما خافت ان يفتكضح أمرها وينكشف سرّها ، وضعته في تابوت أحكمت زمامه ، بعد ان أروته من الرضاع ، وخرجت في أول الليل في جملة من خدمها وثقاتها الى ساحل البحر ، وقلبها يحترق صبابة به ، وخوفاً عليه . ثم انها ودعته وقالت :

«اللهم إنك قد خلقت هذا الطفل ولم يكن شيئاً مذكوراً ، ورزقته في ظلبات الأحشاء ، وتكلفت به حتى تم واستوى . وانا قد سلمته الى لطفك ، ورجوت له فضلك ، خوفاً من هذا الملك الغشوم الجبار العين . فكن له ، ولا تسلّمه ، يا أرحم الراحمين !»

ثم قذفت به في اليم . فصادف ذلك جري الماء بقوة المد ، فاحتملته من ليته الى ساحل الجزيرة الاخرى المتقدم ذكرها . وكان المد يصل في ذلك الوقت الى موضع لا يصل إليه الا بعد عام . فادخله الماء بقوته الى اجنة ملتفة الشجر ، عذبة التربة ، مستورّة من الرياح والمطر ، محجوبة عن الشمس ، تزور عنها اذا طلعت ، وتغسل اذا غربت . ثم اخذ الماء في الجزر ، وبقي التابوت في ذلك الموضع ، وعلت الرمال بهبوب الرياح ، وترآكمت بعد ذلك حتى سدت باب الاجنة على التابوت ، وردمت مدخل الماء الى تلك

---

١) حبسها وضيق عليها .

الاجمة . فكان المد لا ينتهي إليها . وكانت مسامير التابوت قد قلت ، وألواحه قد اضطربت عند رمي الماء إياه إلى تلك الاجمة . فلما اشتد الجوع بذلك الطفل ، بكى واستغاث وعالج الحركة ، فوقع صوته في أذن ظبية فقدت طلاها<sup>١١</sup> فتبتعد الصوت حتى وصلت إلى التابوت ، ففحصت عنه بأظلافها وهو ينوء من داخله ، حتى طار عن التابوت لوح من اعلاه . فحنّت الظبية ورمت به ، وألقمهت حلمتها ، وأروته ليناً سائغاً . وما زالت تعهده وتربيه وتدفع عنه لاذى .

٦

هذا ما كان من ابتداء أمره عند من ينكر التولد ...  
وأما الذين زعموا أنه تولد من الأرض ، فانهم قالوا ان بطنًا من ارض تلك الجزيرة تحمرت فيه طينة على مر السنين ، ... فتعلق به ، عند ذلك ، الروحُ الذي هو من أمر الله تعالى ، وتشبّث به تشبيثاً يعسر انفصاله عنه عند الحس وعند العقل ، اذ قد تبين ان هذا الروح دائم الفيضان من عند الله عز وجل ، وأنه بمنزلة نور الشمس الذي هو دائم الفيضان على العالم ...  
ثم يصف كيف تكون في الاحساء الجنين ، فتكون منه القلب والدماغ والكبد ، والعروق .

ثم استغاث ذلك الطفل عند فناء مادة غذائه واشتداد جوعه ، فلبته ظبية فقدت طلاها .

ثم استوى ما وصفه هؤلاء بعد هذا الموضع ، وما وصفته الطائفه الأولى في معنى التربية ، فقالوا جميعاً :

---

١) ولدها .

## تربية حي وحداثه

ان الطبيبة التي تكفلت به وافتقت خِصْبًا ومرعى أثيأً<sup>١١</sup> ، فكثر لحمها ودرّ لبها ، حتى قام بعذاء ذلك الطفل احسن قيام . وكانت معه لا تبعد عنه الا لضرورة الرعي . وألف الطفل تلك الطبيبة حتى كان بحيث اذا هي ابطأت عنه اشتد بكاؤه فطارت اليه .

ولم يكن بتلك الجزيرة شيء من السباع العادية ، فتربي الطفل ونما واغتنى بلبن تلك الطبيبة الى ان تم له حولان ، وتدرج في المشي وانغر ، فكان يتبع تلك الطبيبة ، وكانت هي ترافق به وترحمه ، وتحمله الى مواضع فيها شجر مثمر ، وكانت تطعمه ما تساقط من ثمارتها الحلوة النضيجية ، وما كان منها صلب القشر كسرته له بطواهها ، ومتى عاد الى اللبن ارتوه ، ومتى ظمئ الى الماء اوردته ، ومتى ضحى ظللتنه ، ومتى خصر ادفأته . واذا جن الليل صرفته الى مكانه الاول ، وجللتنه بنفسها ، وبريش كان هناك ، مما مليء به التابوت اولاً في وقت وضع الطفل فيه . وكان في غُدُوّها ورواحها قد الفها ربب يسرح ويبيت معها حيث ميّتها .

فا زال الطفل مع الظباء على تلك الحال ، يحكي نغمتها بصوته ، حتى لا يكاد يُفرق بينها . وكذلك كان يحكي جميع ما يسمعه من اصوات الطير ، وانواع سائر الحيوان ، محاكاة شديدة . واكثر ما كانت محاكاته لاصوات الظباء في الاستقرار والاستئلاف والاستدعاة والاستدفاع ، اذ للحيوانات في هذه الاحوال المختلفة اصوات مختلفة . فألفته الوحش وألفها ، ولم تنكه ولا انكرها . فلما

---

(١) كثيراً ، عظيماً .

ثبت في نفسه امثلة الاشياء بعد مغيبيها عن مشاهدته ، حدث له نزوع الى بعضها ، وكراهية لبعض .

وكان في ذلك كله ينظر الى جميع الحيوانات فيراها كاسية بالاوبار والاشعار والريش ، وكان يرى ما لها من قوة العدو وقوه البطش ، وما لها من الاسلحة المعدة لمدافعة من ينمازعاها ، مثل الفرون والانياب والحوافر والصياصي<sup>١</sup> والمخالب<sup>٢</sup> ثم يرجع الى نفسه ، فيرى ما به من العربي ، وعدم السلاح ، وضعف العدو ، وقلة البطش ، عندما كانت الوحش تنازعه اكل الشمرات ، وتستبد بها دونه ، وتغلبه عليها ، فلا يستطيع المدافعة عن نفسه ، ولا الفرار عن شيء منها .

ويتخذ من اوراق الشجر كسام ، ومن اغصانها عصياً .

وفي خلال ذلك ترعرع واربي على السبع سنين ، وطال به العنا في تجديد الاوراق التي كان يستتر بها . فكانت نفسه تنازعه الى اتخاذ ذنب من اذناب الوحش الميتة ، ليعلقة على نفسه . الا انه كان يرى احياء الوحش تتحامى ميتها ، وتفر عنه ، فلا يتأتى له الاقدام على ذلك الفعل ، الى ان صادف في بعض الايام نسراً ميتاً فهدي الى نيل امله منه ، واغتنم الفرصة فيه ، اذ لم ير للوحش عنه نفرة ، فأقدم عليه ، وقطع جناحيه وذنبه صحاحاً كما هي ، وفتح ريشها وسوّاها ، وسلخ عنه سائر جلده ، وفصله على قطعتين : ربط احداهما على ظهره ، والاخري على سرته وما تحتها ، وعلق الذنب من خلفه ، وعلق الجناحين على عضديه ، فاكسبه ذلك

---

١) الصيصة : قرن البقر والظباء .

٢) المخلب : ظفر كل سبع من الماشي والطائر .

سترًا ودفءًا ومهابة في نفوس جميع الوحوش ، حتى كانت لا تنازعه ولا تعارضه .

### موت الظبية : روح الحيوان

فصار لا يدنو اليه شيء منها ، سوى الظبية التي كانت ارضعته وربته فانها لم تفارقها ولا فارقها ، الى ان استنط وضفت ، فكان يرتاد بها المرعى الخصبة ، ويجتني لها الشمرات الحلوة ، ويطعمها . وما زال الم Hazel والضعف يستولي عليها ويتولى ، الى ان ادركها الموت ، فسكنت حركاتها بالجملة ، وتعطلت جميع افعالها . فلما رأها الصبي على تلك الحالة ، جزع جزعًا شديداً ، وكادت نفسه تفياض أسفًا عليها . فكان يناديها بالصوت الذي كانت عادتها ان تجبيه عند سماعه ، ويصيح بأشد ما يقدر عليه ، فلا يرى لها عند ذلك حركة ولا تغيراً . فكان ينظر الى أذنها و الى عينيها فلا يرى بها آفة ظاهرة ، وكذلك كان ينظر الى جميع اعضائها فلا يرى شيء منها آفة . فكان يطمع ان يعثر على موضع الآفة فيزيلاها عنها ، فترجع الى ما كانت عليه ، فلم يتأتَ له شيء من ذلك ولا استطاعه . وكان الذي أرشده الى هذا الرأي ما كان قد اعتبره في نفسه قبل ذلك ، لأنَّه كان يرى أنه إذا غمض عينيه ، او حجبهما بشيء ، لا يبصر شيئاً ، حتى يزول ذلك العائق . وكذلك كان يرى انه إذا ادخل اصبعيه في اذنيه وسدهما ، لا يسمع شيئاً حتى يزول ذلك العارض . واذا امسك انفه بيده ، لا يتمش شيئاً من الروائح حتى يفتح انفه ، فاعتقد من اجل ذلك ان جميع ما لها من الادراكات والافعال قد تكون لها عائق تعيقها ، فإذا أزيلت تلك العائق ، عادت الافعال . ويقع في خاطره ان الآفة قد نزلت ببعض في وسط الجسم ، في الصدر ، فيشت

صدر الظبية ، وينتهي الى قلبها ، فيجد فيه تجويفين : تجويفاً ايمن ملوكاً بدم منعقد ، وتجويفاً ايسر فارغاً ، ويستنتج ان مطلوبه كان في هذا التجويف الحالى ، وقد ارتحل عنه ، فاختصر الجسم ، وقصر الفكرة على ذلك الشىء :

فاقتصر على الفكرة في ذلك الشىء ما هو ؟ وكيف هو ؟ وما الذي ربطه بهذا الجسد ؟ والى اين صار ؟ ومن اي الابواب خرج عند خروجه من الجسد ؟ وما السبب الذي ازعجه ان كان خرج كارهاً ؟ وما السبب الذي كرها اليه الجسد حتى فارقه ، ان كان خرج مختاراً ؟

وتشتتت فكرهُ في ذلك كله ، وسلا عن ذلك الجسد ، وطرحه ، وعلم ان امه التي عطفت عليه وارضعته ، انا كانت ذلك الشىء المرتجل ، وعنه كانت تصدر تلك الافعال كلها ، لا هذا الجسد العاطل ، وان هذا الجسد يحملته ، انا هو كالآلة لذلك ، وبنزلة العصا التي اخذها هو لقتال الوحش . فانتقلت علاقته عن الجسد الى صاحب الجسد ومحركه ، ولم يبقَ له شوق الا اليه .

وفي خلال ذلك نتن ذلك الجسد ، وقامت منه رواحة كريهة ، فزادت نفرته عنه ، وود أن لا يراه . ثم انه سمح لنظره غرابان يقتتلان حتى صرع احدهما الآخر ميتاً . ثم جعل الحي يبحث في الارض ، حتى حفر حفرة ، فوارى فيها ذلك الميت بالتراب . فقال في نفسه : « ما احسن ما صنع هذا الغراب في مواراة جيفة صاحبه ، وإن كان قد اساء في قتله اياه ! وانا كنت أحق بالاهتداء الى هذا الفعل بامي ! » فحفر حفرة وألقى فيها جسد امه ، وحثا عليها التراب ، وبقى يتفكر في ذلك الشىء المصرف للجسد ولا يدرى ما هو ! وتنقدح نار في اجهة ، فيأخذ منها قبساً ، ويمده بالخشيش والخطب . ويعظم ولو عه

بالنار لما يجد فيها من دفء وضياء ، ويُشوي فيها حيوانات فيستلذ حومها . ثم يختبر له ان روح الطيبة امه من جوهر النار ، او من شيء يجانسه ، لما كان يراه من حرارة الحيوان الحي ، وبرودة الميت . فعمد الى وحش وشقه ، ثم شق القلب ، فرأى في جهته اليسرى بخاراً ابيض حاراً . وصح عنده ان هذا البخار الحار هو ما يحرك الحيوان ، فاذا غادره مات ، وتعطلت اعضاؤه عن الحس والحركة .

تم له ذلك في الحادي والعشرين من عمره ، على رأس ثلاثة اسابيع . وفي تلك الاثناء ايضاً يهتدي الى بناء بيت ، واكتساه جلد الحيوان وشعره ، واقتناه دواجنه ، واستعمال العصي ، وركوب الخيل والحمر لمطاردة الحيوانات الشديدة العدو .

### طبيعة المادة : الهيولى والصورة

ثم انه بعد ذلك اخذ في مأخذ آخر ، فتصفح جميع الاجسام التي في عالم الكون والفساد : من الحيوانات على اختلاف انواعها ، والنبات ، والمعادن ، واصناف الحجارة والتراب والماء والبخار والثلج والبرد ، والدخان والجليد واللهيب والحر ، فرأى لها اوصافاً كثيرة وافعالاً مختلفة ، وحركات متفقة ومتضادة . وأنعم النظر في ذلك ، والتشبث ، فرأى انها تتفق بعض الصفات ، وتختلف بعض ، وأنها من الجهة التي تتفق بها واحدة ، ومن الجهة التي تختلف فيها متغيرة ومتكررة .

نظر حي الى ذاته ، والى الحيوان ، والنبات ، والجهاد ، فرأى ما في كل ذلك من كثرة - من اجناس وانواع ، وانماض ، واعضاء - ورأها كلها تشرك بانها اجسام ، كما من طين واحد نصنع كرة او اي شكل آخر :

فلاح له بهذا الاعتبار ، أن الجسم ، بما هو جسم ، مركب على الحقيقة من معنين :

أحدهما : يقوم مقام الطين للكرة في هذا المثال .

والآخر : يقوم مقام طول الكرة وعرضها وعمقها ، او المكعب ،

او أي شكل كان به ، وانه لا يفهم الجسم الا مركباً من هذين المعينين ، وأن أحدهما لا يستغني عن الآخر . لكن الذي يمكن ان يتبدل ويتناقض على اوجه كثيرة ، هو الصورة ... ، والذي يثبت على حال واحدة ، وهو الذي ينزل منزلة الطين المقدم... ، هو الذي يسميه <sup>النُّظَارَ</sup> المادة والهيولى .

### لكل حادث محدث

ثم يفكر حي في الماء ، فيراه بطبعه بارداً ، يطلب التزول ، حتى اذا تبخر اصبح حاراً يطلب الصعود ، وادأ قد تغيرت طبيعته ، اي صورته : فعلم بالضرورة أن كل حادث لا بد له من محدث . فارتسم في نفسه ، بهذا الاعتبار ، فاعل للصورة ، ارتساماً على العموم ، دون تفصيل .

ثم انه تتبع الصور التي كان قد علمها قبل ذلك ، صورة صورة ، فرأى أنها كلها حادثة ، وأنها لا بد لها من فاعل . ثم انه نظر إلى ذوات الصور ، فلم ير أنها شيء أكثر من استعداد الجسم لأن يصدر عنه ذلك الفعل ، مثل الماء ، فانه اذا أفرط عليه التسخين ، استعد للحركة الى فوق وصلاح لها . فذلك الاستعداد هو صورته ، اذ ليس هنا الا جسم ، وأشياء تحسّس عنه ، بعد ان لم تكن ، مثل الكيفيات والحركات ، وفاعل يحدّثها بعد ان لم تكن . فصلاح الجسم لبعض حركات ، دون بعض ، هو استعداده بصورته . ولاح له مثل ذلك في جميع الصور ، فتبين له ان الافعال الصادرة عنها ، ليست في الحقيقة لها ، وإنما هي لفاعل يفعل بها الافعال المنسوبة اليها ...

فلم يلاح له من أمر هذا الفاعل ما لاح على الاجمال دون

تفصيل ، حدث له شوق حيثث الى معرفته على التفصيل ، وهو بعد لم يكن فارق عالم الحس . فجعل يطلب هذا الفاعل على جهة المحسوسات ، وهو لا يعلم بعد هل هو واحد او كثير .

### السماء اجسام متناهية ، كروية

تصفح حي الاجسام الارضية ، فوجدها كلها متغيرة ، مفتقرة الى فاعل . تم له ذلك في الثامنة والعشرين .

ثم نظر الى الاجرام السماوية ، فرأها متدة طولاً وعرضأً وعمقاً ، فحكم بانها اجسام ، محتاجة الى فاعل .

ثم تسأله هل السماء متدة الى غير نهاية ، ام هي متناهية محدودة ، فاختار بعض حيرة ، ثم ظهرت له نهايتها .

وذلك انه قال : أَمَا هَذَا الْجَسْمُ السَّمَاوِيُّ فَهُوَ مَتَنَاهٌ مِّنَ الْجَهَةِ الَّتِي تَلِينِي وَالنَّاحِيَةِ الَّتِي وَقَعَ عَلَيْهَا حَسِي ، فَهَذَا لَا أَشْكُ فِيهِ ، لِأَنِّي ادْرَكْتُه بِبَصْرِي . وَأَمَا الْجَهَةِ الَّتِي تَقَابِلُ هَذِهِ الْجَهَةَ ، وَهِيَ الَّتِي يَدْخُلُنِي فِيهَا الشَّكُ ، فَإِنِّي أَيْضًا أَعْلَمُ أَنَّهُ مِنَ الْمَحَالِ أَنْ تَمَتَّدَ إِلَى غَيْرِ نَهَايَةٍ ، لَأَنِّي إِنْ تَخَيَّلْتُ أَنْ خَطَيْنَا إِثْنَيْنِ يَبْتَدِئُانِ مِنْ هَذِهِ الْجَهَةِ الْمَتَنَاهِيَّةِ ، وَيَمْرَانِ فِي سَمَكِ الْجَسْمِ إِلَى غَيْرِ نَهَايَةٍ حَسْبَ امْتِدَادِ الْجَسْمِ ، ثُمَّ تَخَيَّلْتُ أَنْ أَحَدُ هَذَيْنِ الْخَطَيْنِ قُطِعَ مِنْهُ جُزْءٌ كَبِيرٌ مِّنْ نَاحِيَةِ طَرْفِهِ الْمَتَنَاهِيِّ ، ثُمَّ أَخْذَ مَا بَقِيَ مِنْهُ وَأَطْبَقَ طَرْفَهُ ، الَّذِي كَانَ فِيهِ مَوْضِعُ الْقُطْعِ ، عَلَى طَرْفِ الْخَطِ الَّذِي لَمْ يَقْطَعْ مِنْهُ شَيْءٌ ، وَذَهَبَ الْذَّهَنُ كَذَلِكَ مَعَهَا إِلَى الْجَهَةِ الَّتِي يُقَالُ أَنَّهَا غَيْرِ مَتَنَاهِيَّةٌ ، فَإِنَّمَا أَنْ نَجِدُ الْخَطَيْنِ أَبْدًا يَمْتَدِيَا إِلَى غَيْرِ نَهَايَةٍ وَلَا يَنْقُصُ أَحَدُهُمَا عَنِ الْآخَرِ ، فَيَكُونُ الَّذِي قُطِعَ مِنْهُ جُزْءٌ مَسَاوِيًّا لِلَّذِي لَمْ يَقْطَعْ مِنْهُ شَيْءٌ ، وَهُوَ مَحَالٌ ؛ وَإِنَّمَا أَنْ لَا يَمْتَدِي النَّاقِصُ مَعَهُ أَبْدًا ، بَلْ

ينقطع دون مذهبة ، ويقف عن الامتداد معه ، فيكون متناهياً ،  
فإذا رُدّ عليه القدر الذي قُطع منه أولاً ، وقد كان متناهياً ، صار  
كله متناهياً ، وحينئذ لا يقصر عن الخط الآخر الذي لم ينقطع  
منه شيء ، ولا يفضل عليه ، فيكون أذًا مثله ، وهو متناه ، فذلك  
إيضاً متناه . فالجسم الذي تُفرض فيه هذه الخطوط متناه ، وكل  
جسم يمكن أن تُفرض فيه هذه الخطوط . فإذا فرضنا أن جسمًا  
غير متناه ، فقد فرضنا باطلًا ومحالًا .

ثم يبحث عن شكل العالم ، فيتبين أنه كروي ، لأسباب عديدة ، منها أن الشمس  
تظهر بصره على قدر واحد من العظم ، حال طلوعها وتوسيعها وغروبها ، ولم تكن  
لتظهر كذلك لو لم تكن حركتها كروية

### هل العالم حادث أم قديم

فلياً انتهى إلى هذه المعرفة ، ووقف على أن الفلك بجملته وما  
يحتوي عليه ، كشيء واحد متصل ببعضه البعض ، وإن جميع الأجسام  
التي كان ينظر فيها أولاً كالارض والماء والهواء والنبات والحيوان وما  
شاكلها ، هي كلها في ضمنه وغير خارجة عنه ، وأنه كله أشبه  
شيء بشخص من أشخاص الحيوان ، وما فيه من الكواكب المنيرة  
هي بمنزلة حواس الحيوان ، وما فيه من ضروب الأفلاك ، المتصل  
بعضها البعض ، هي بمنزلة أعضاء الحيوان ، وما في داخله من عالم  
الكون والفساد هي بمنزلة ما في جوف الحيوان من أصناف الفضول  
والرطوبات ، التي كثيراً ما يتكون فيها أيضًا حيوان كما يتكون في  
العالم الأكبر .

فلياً تبين أنه كله كشخص واحد في الحقيقة ، قائم محتاج إلى  
فاعل مختار ، واتحدت عنده أجزاءه الكثيرة ، بنوع من النظر الذي

اتحدت به عنده الاجسام التي في عالم الكون والفساد ، تفكير في العالم بحملته ، هل هو شيء حدثَ بعد ان لم يكن ، وخرج الى الوجود بعد العدم ؟ أو هو أمر كان موجوداً فيما سلف ، ولم يسبقه العدم بوجه من الوجه ؟ فتشكك في ذلك ، ولم يتراجع عنده أحد الحكمين على الآخر . وذلك أنه كان اذا أزمع على اعتقاد القديم ، اعتبرضته عوارض كثيرة ، من استحالات وجود ما لا نهاية له ، بمثل القياس الذي استحال عنده به وجود جسم لا نهاية له . وكذلك كان يرى ان هذا الوجود لا يخلو من الحوادث ، فهو لا يمكن تقدمه عليها ، وما لا يمكن أن يتقدم على الحوادث ، فهو ايضاً محدث . واذا أزمع على اعتقاد الحدوث ، اعتبرضته عواد آخر . وذلك انه كان يرى أن معنى حدوثه ، بعد ان لم يكن ، لا يفهم الا على معنى أن الزمان تقدمه ، والزمان من جملة العالم وغيره منفك عنه ، فاذن لا يفهم تأخر العالم عن الزمان . وكذلك كان يقول : «إذا كان حادثاً ، فلا بد له من محدث . وهذا المحدث الذي أحدثه ، لم أحدثه الآن ولم يحدثه قبل ذلك ؟ أطارئ طرأ عليه ، ولا شيء هناك غيره ، أم لغيره حدث في ذاته ؟ فان كان ، فما الذي أحدث ذلك التغير ؟» وما زال يفكر في ذلك عدة سنين ، فتتعارض عنده الحجج ، ولا يتراجع عنده أحد الاعتقادين على الآخر .

٥

فلا اعياه ذلك ، جعل يتفكر ما الذي يلزم عن كل واحد من الاعتقادين ، فلعل اللازم عندهما يكون شيئاً واحداً . فرأى أنه ان اعتقد حدوث العالم وخروجه الى الوجود بعد العدم ، فاللازم عن ذلك ضرورة أنه لا يمكن أن يخرج الى الوجود

بنفسه ، وانه لا بد له من فاعل يخرجه الى الوجود ، وان ذلك الفاعل لا يمكن أن يدرك بشيء من الحواس ، لانه لو ادرك بشيء من الحواس لكان جسماً من الاجسام ، ولو كان جسماً من الاجسام لكان من جملة العالم ، وكان حادثاً واحتاج الى محدث . ولو كان ذلك المحدث الثاني أيضاً جسماً ، لاحتاج الى محدث ثالث ، والثالث الى رابع ، ويتسلسل ذلك الى غير نهاية ، وهو باطل . فاذن لا بد للعالم من فاعل ليس بجسم ... واذا كان فاعلاً للعالم فهو لا محالة قادر عليه وعالم به « أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ الْلَّطِيفُ الْخَبِيرُ<sup>١١</sup>؟ » .

ورأى ايضاً انه ان اعتقاد قِدَمَ العالم ، وان العدم لم يسبقه ، وانه لم يزل كما هو ، فان اللازム عن ذلك ان حركته قديمة لا نهاية لها من جهة الابتداء ، اذ لم يسبقها سكون يكون مبدأها منه . وكل حركة فلا بد لها من محرك ضرورةً . والمحرك اما ان يكون قوة سارية في جسم من الاجسام – اما جسم المتحرك نفسه ، وإما جسم آخر خارج عنه – وإما أن يكون قوة ليست سارية ولا شائعة في جسم . وكل قوة سارية في جسم وشائعة فيه ، فانها تنقسم بانقسامه ، وتتضاعف بتضاعفه ، مثل الثقل في الحجر مثلاً ، المحرك له الى أسفل ، فانه ان قسم الحجر نصفين ، انقسم ثقله نصفين ، وان زيد عليه آخر مثله ، زاد في الثقل مثله ، فإن أمكن ان يتزايد الحجر ابداً الى غير نهاية ، كان تزايد هذا الثقل الى غير نهاية ، وان وصل الحجر الى حد ما من العظم ووقف ، ووصل الثقل الى ذلك الحد ووقف . لكنه قد تبرهن أن كل جسم لا محالة متناهٍ ، فاذن

مُكْل قوة في جسم لا محالة متناهية . فان وجدنا قوة تفعل فعلاً لا نهاية له ، فهي قوة ليست في جسم . وقد وجدنا الفلك يتحرك أبداً حركة لا نهاية لها ولا انقطاع ، اذ فرضناه قدماً لا ابتداء له ، فالواجب على ذلك أن تكون القوة التي تحركه ليست في جسمه ، ولا في جسم خارج عنه ، فهي اذاً لشيء بريء عن الاجسام ، وغير موصوف بشيء من اوصاف الجسمية . وقد كان لاح له ، في نظره الاول في عالم الكون والفساد ، ان حقيقة وجود كل جسم ابداً هي من جهة صورته التي هي استعداده لضرورب الحركات ، وأن وجوده الذي له من جهة مادته وجود ضعيف لا يكاد يدرك . فاذن وجود العالم كله ابداً هو من جهة استعداده لتحريك هذا الحرك البريء من المادة ، وعن صفات الاجسام ، المزه عن ان يدركه حس ، او يتطرق اليه خيال . وإذا كان فاعلاً لحركات الفلك ، على اختلاف أنواعها ، فعلاً لا تفاوت فيه ولا فتور ، فهو لا محالة قادر عليه وعاليم به .

فانتهى نظره بهذا الطريق الى ما انتهى اليه بالطريق الاول ، ولم يضره في ذلك تشكيكه في قدم العالم او حدوثه ، وصح له على الوجهين جميعاً وجود فاعل غير جسم ، ولا متصل بجسم ، ولا منفصل عنه ، ولا داخل فيه ، ولا خارج عنه ، إذ الاتصال ، والانفصال ، والدخول ، والخروج ، هي كلها من صفات الاجسام ، وهو مزه عنها . ولما كانت المادة من كل جسم مفتقرة الى الصورة ، اذ لا تقوم إلا بها ، ولا تثبت حقيقة دونها ، وكانت الصورة لا يصح وجودها إلا من فعل هذا الفاعل ، تبين له افتقار جميع الموجودات في وجودها الى هذا الفاعل ، وأنه لا قيام لشيء منها إلا به ، فهو اذن علة

ها ، وهي معلولة له ، سواء كانت محدثة الوجود ، بعد أن سبقها العدم ، أو كانت لا ابتداء لها من جهة الزمان ، ولم يسبقها العدم قط . فانها على كلا الحالين معلولة ، ومتقدمة الى الفاعل ، متعلقة الوجود به ، ولو لا دوامه لم تدم ، ولو لا وجوده لم توجد ، ولو لا قدمه لم تكن قديمة ، وهو في ذاته غني عنها وبرئ منها ! وكيف لا يكون كذلك وقد تبرهن أن قدرته وقوته غير متناهية ، وان جميع الاجسام وما يتصل بها او يتعلق ، ولو بعض تعلق ، هو متناه منقطع ؟

فاذن العالم كله بما فيه من السماوات والارض والكواكب ، وما بينها ، وما فوقها ، وما تحتها ، فعله وخلقه ومتأخر عنه بالذات ، وان كانت غير متاخرة بالزمان ، كما انك اذا أخذت في قبضتك جسماً من الاجسام ، ثم حركت يدك ، فان ذلك الجسم لا محالة يتحرك تابعاً لحركة يدك ، حركة متاخرة عن حركة يدك ، تأخرًا بالذات وان كانت لم تتأخر بالزمان عنها ، بل كان ابتداؤهما معاً . فكذلك العالم كله معلول ومتلوق لهذا الفاعل بغير زمان ( إنما أمسره إداً أرادَ شَيئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ) ١١ .

ويرى ما في الموجودات من دقيق الصنعة ، وجليل المبادرات ، وما فيها من حسن وكمال ، فيستخرج ان فاعلها حكيم ، كريم ، وانه كمال وحسن وبهاء ، فاشتد شوقه اليه . انتهى الى ذلك في الخامسة والثلاثين من عمره .

## روحانية النفس وخلودها

فلما حصل له العلم بهذا الموجود ، الرفيع الثابت الوجود ، الذي لا سبب لوجوده ، وهو سبب لوجود جميع الاشياء ، أراد ان يعلم

بأي شيء حصل به هذا العلم ، وبأي قوة أدرك هذا الوجود .  
فتصفح حواسه كلها وهي السمع ، والبصر ، والشم ، والذوق ،  
واللمس ، فرأى أنها كلها لا تدرك شيئاً إلا جسماً ، أو ما هو في  
جسم ...

وقد تبين أن هذا الموجود ، الواجب الوجود ، بريءٌ من صفات  
الاجسام من جميع الجهات ، فإذاً لا سبيل إلى ادراكه إلا بشيء  
ليس بجسم ، ولا هو قوة في جسم ، ولا تعلق له بوجه من الوجه  
بالاجسام ، ولا هو داخل فيها ، ولا خارج عنها ، ولا متصل بها ،  
ولا منفصل عنها . وقد كان تبين له أنه ادركه بذاته ، ورسمت المعرفة  
به عنده ، فتبين له بذلك أن ذاته التي ادركه بها أمر غير جساني ،  
لا يجوز عليه شيءٌ من صفات الاجسام ، وإن كل ما يدركه من  
ظاهر ذاته من الجسميات ليست حقيقة ذاته ، وإنما حقيقة ذاته  
ذلك الشيء الذي أدرك به الموجود المطلق الواجب الوجود .

فلم يعلم أن ذاته ليست هذه التجسمة التي يدركها بحواسه ،  
ويحيط بها أديمه ، هان عنده بالجملة جسمه ، وجعل يتفكر في  
تلك الذات الشريفة ، التي أدرك بها ذلك الموجود الشريف الواجب  
الوجود . ونظر في ذاته تلك الشريفة هل يمكن أن تبتدأ أو تفسد  
وتضمحل ، أو هي دائمة البقاء ، فرأى أن الفساد والاضمحلال  
إنما هو من صفات الاجسام بأن تخلع صورة وتلبس أخرى ، مثل  
الماء إذا صار هواء ، والهواء إذا صار ماء ، والنبات إذا صار تراباً  
أو رماداً ، والتراب إذا صار نباتاً ، فهذا هو معنى الفساد . وأما  
الشيء الذي ليس بجسم ، ولا يحتاج في قوامه إلى الجسم ، وهو  
منزه بالجملة عن الجسميات فلا يتصور فساده البتة .

## مصير النفس

اراد حي ان يعلم ما يحل بالنفس ، اذا اطاحت البدن ، فتصفح جميع القوى المدركة ، ورأى ان لذتها في ادراكهها ، وانها لا تشتقى الى ما لم تدركه اصلاً ، بل تشتقى الى ما ادركته مرة ، وتشتاق اليه على قدر كماله :

فان كان في الاشياء شيء لا نهاية لكماله ، ولا غاية لحسنه وجماله وبهائه ، وهو فوق الكمال والبهاء والحسن ، وليس في الوجود كمال ولا حسن ، ولا بهاء ، ولا جمال الا صادر من جهته ، وفائض من قبيله ، فن فقد ادراك ذلك الشيء بعد أن تعرف به ، فلا محالة انه ما دام فقداً له ، يكون في آلام لا نهاية لها ، كما ان من كان مدركاً له على الدوام ، فانه يكون في لذة لا انفصام لها ، وغبطة لا غاية وراءها وبهجة وسرور لا نهاية لها .

وقد كان تبين له ان الموجود الواجب الوجود متصرف بأوصاف الكمال كلها ، ومنزه عن صفات النقص وبريء منها ، وتبيّن له ان الشيء الذي به يتوصل الى ادراكه أمر لا يشبه الاجسام ، ولا يفسد لفسادها ، فظهر له بذلك ان من كانت له مثل هذه الذات ، المعدّة مثل هذا الادراك ، فانه اذا اطّرّح البدن بالموت :

فإما ان يكون قبل ذلك — في مدة تصريفه للبدن — لم يتعرف قط بهذا الموجود الواجب الوجود ، ولا اتصل به ، ولا سمع عنه ، فهذا اذا فارق البدن لا يشتق الى ذلك الموجود ولا يتّألم لفقدده . . .

وإما ان يكون قبل ذلك — في مدة تصريفه للبدن — وقد تعرف بهذا الموجود ، وعلم ما هو عليه من الكمال ، والعظمة والسلطان والقدرة والحسن ، الا انه اعرض عنه واتبع هواه ، حتى وافتة مئيته وهو على

تلك الحال ، فيحرّم المشاهدة ، وعنه الشوق إليها ، فيبقى في عذاب طويل ، وألام لا نهاية لها . فاما ان يتخلص من تلك الآلام بعد جهد طويل ، ويشاهد ما تشوّق إليه قبل ذلك ، واما ان يبقى في آلامه بقاء سرمدياً ، بحسب استعداده لكل واحد من الوجهين في حياته الجسمانية . واما من تعرف بهذا الموجود الواجب الوجود ، قبل ان يفارق البدن ، واقبل بكليته عليه ، والتزم الفكرة في جلاله وحسنها وبهاءه ، ولم يُعرض عنه حتى وافته ميتته ، وهذا على حال من الإقبال والمشاهدة بالفعل ، فهذا اذا فارق البدن بقي في لذة لا نهاية لها ، وغبطة وسرور وفرح دائم ، لاتصال مشاهدته بذلك الموجود الواجب الوجود ، وسلامة تلك المشاهدة من الكدر والشوائب . ويزول عنه ما تقتضيه هذه القوى الجسمانية من الامور الحسية التي هي – بالإضافة الى تلك الحال – آلام وشروع وعواقب .

### مشاهدات الواجب : التشبّهات الثلاثة

فلا تبين له ان كمال ذاته ولذتها انا هو بمشاهدة ذلك الموجود ، الواجب الوجود على الدوام ، مشاهدة بالفعل ابداً ، حتى لا يُعرض عنه طرفة عين ، لكي توافيه ميتته ، وهو في حال المشاهدة بالفعل ، فتتصل لذته دون ان يتخللها ألم ... جعل يتفكر كيف يتأنى له دوام هذه المشاهدة بالفعل ...

نظر الى نفسه فرأى انه يشبه ثلاثة : الحيوان والاجسام السماوية ، وواجب الوجود .  
فاتجهت عنده الاعمال التي يجب عليه ان يفعلها نحو ثلاثة اغراض :

١ - اما عمل يتشبه به بالحيوان غير الناطق .

٢ — واما عمل يتشبه به بالاجسام السماوية .

٣ — واما عمل يتشبه به بالوجود الواجب الوجود ...

اما التشبه الاول فلا يحصل له به شيء من المشاهدة ، بل هو صارف عنها وعائق دونها ، اذ هو تصرف في الامور المحسوسة ، والامور المحسوسة كلها حجب معتبرة دون تلك المشاهدة . وانما احتاج الى هذا التشبه لاستدامة الروح الحيواني الذي يحصل به التشبه الثاني بالاجسام السماوية . فالضرورة تدعو اليه من هذا الطريق ، ولو كان لا يخلو من تلك المضرة .

واما التشبه الثاني فيحصل له به حظ عظيم من المشاهدة على الدوام ، لكنها مشاهدة يخالطها شوب اذ من يشاهد ذلك النحو من المشاهدة على الدوام ، فهو مع تلك المشاهدة يعقل ذاته ، ويلتفت اليها ، حسماً يتبعن بعد هذا .

واما التشبه الثالث فتحصل به المشاهدة الصرفة ، والاستغراف الحض الذي لا التفات فيه بوجه من الوجوه الا الى الموجود الواجب الوجود . والذى يشاهد هذه المشاهدة قد غابت عنه ذات نفسه وففيت وتلاشت . وكذلك سائر الذوات ، كثيرة كانت او قليلة ، الا ذات الواحد الحق الواجب الوجود ، جل وتعالى وعز .

١ — التشبه بالحيوان :

فلم يتبين له ان مطلوبه الاقصى هو هذا التشبه الثالث ، وانه لا يحصل له الا بعد التمرن والاعتمال مدة طويلة في التشبه الثاني ، وان هذه المدة لا تدوم له إلا بالتشبه الاول ، وعلم ان التشبه الاول وان كان ضرورياً ، فانه عائق بذاته ، وإن كان معيناً بالعرض

ألزم نفسه ان لا يجعل لها حظاً من هذا التشبيه الاول ، الا بقدر  
الضرورة ، وهي الكفاية التي لا بقاء للروح الحيواني بأقل منها .

ووُجد ما تدعوه اليه الضرورة في بقاء هذه الروح امرین :  
احدهما ما يمده به من داخل ، ويختلف عليه بدل ما يتحلل منه  
وهو الغذاء . والآخر ما يقيه من خارج ، ويدفع عنه وجوه الاذى ،  
من البرد والحر والمطر ولفع الشمس والحيوانات المؤذية ونحو ذلك .  
ورأى انه ان تناول ضروريه من هذه جزاً كيما اتفق ، ربما وقع  
السرف وأخذ فوق الكفاية ، فكان سعيه على نفسه من حيث لا  
يشعر . فرأى ان الحزم له ان يفرض لنفسه فيها حدوداً لا يتعداها ،  
ومقادير لا يتجاوزها ، وبان له ان الفرض يجب ان يكون في جنس  
ما يتغذى به ، واي شيء يكون ، وفي مقداره ، وفي المدة التي تكون  
بين العودات اليه .

فنظر اولاً في اجناس ما به يتغذى فرآها ثلاثة اضرب :

١ - إما نبات لم يكمل بعد نضجه ولم ينته الى غاية تمامه ،  
وهي اصنافُ البقول الرطبة التي يمكن الاغذاء بها .

٢ - وإما ثمرات النبات ، الذي قد تم وتناهى وأخرج بزره  
ليتكون منه آخر من نوعه حفظاً له ، وهي اصناف الفواكه رطبة  
ويابسها .

٣ - وإما حيوان من الحيوانات التي يتغذى بها ، إما البرية  
وإما البحريه .

وكان قد صح عنده ان هذه الاجناس كلها من فعل ذلك  
الموجود الواجب الوجود الذي تبين له ان سعادته في القرب منه ،

وطلب التشبيه به ، ولا محالة ان الاغتناء بها مما يقطعها عن كمالها ، ويحول بينها وبين الغاية القصوى المقصودة بها ، فكأنَّ ذلك اعتراض على فعل الفاعل . وهذا الاعتراض مضادٌ لما يطلبه من القرب منه والتشبيه به ، فرأى ان الصواب كان له . لو امكن ، ان يمتنع عن عن الغذاء جملة واحدة . لكنه لما لم يمكنه ذلك ، ورأى انه ان امتنع عنه ، آل ذلك الى فساد جسمه ، فيكون ذلك اعتراضًا على فاعله اشد من الاول ، اذ هو اشرف من تلك الاشياء الاخر التي يكون فسادها سبباً لبقائه ، فاستسهل ايسير الضررين ، وتسامح في اخف الاعتراضين ، ورأى ان يأخذ من هذه الاجناس ، اذا عدمت ، ايهما تيسر له ، بالقدر الذي يتبيّن له بعد هذا . فاما ان كانت كلها موجودة ، فينبعي له حينئذ ان يتثبت ويتخير منها ما لم يكن في احذنه كبيرٌ اعتراض على فعل الفاعل ، وذلك مثل لحوم الفواكه التي قد تناهت في الطيب ، وصلاح ما فيها من البذر لتوليد المثل ، على شرط التحفظ بذلك البذر ، بأن لا يأكله ولا يفسده ولا يلقيه في موضع لا يصلح للنبات ، مثل الصفاقة والسبخة<sup>١</sup> ونحوهما . فان تعذر عليه وجود مثل هذه الثمرات ذات اللحم الغادي ، كالتفاح والكمثرى<sup>٢</sup> والاجاص ونحوها ، كان له عند ذلك أن يأخذ اما من الثمرات التي لا يغدو منها الا نفس البذر ، كالجوز والقسطل ، وإما من البقول التي لم تصل بعد حد كمالها . والشرط عليه في هذين ان يقصد اكثراها وجوداً وأقواها توليداً ، وان لا يستأصل أصولها ولا يفني بزرها ، فان عدم هذه ، فله ان يأخذ من الحيوان او من

١) السبخة : ارض ذات نز وملح .

٢) الكمثرى : نوع من الاجاص .

يبيضه ، والشرط عليه في الحيوان ان يأخذ من اكثره وجوداً ، ولا يستأصل منه نوعاً بأسره .

هذا ما رأه في جنس ما يغتني به .

واما المقدار فرأى ان يكون بحسب ما يسد خلة<sup>١١</sup> الجوع ،  
ولا يزيد عليها .

واما الرمان الذي بين كل عودتين ، فرأى انه اذا اخذ حاجته من الغذاء ، ان يقيم عليه ولا يتعرض لسواه ، حتى يلحقه ضعف يقطع به عن بعض الاعمال التي تجب عليه في التشبه الثاني ، وهي التي يأتي ذكرها بعد هذا .

فاما ما تدعوه اليه الضرورة في بقاء الروح الحيواني مما يقيه من خارج ، فكان الخطب فيه عليه يسيرأ ، اذ كان مكتسيأ بالجلود ، وقد كان له مسكن يقيه مما يرد عليه من خارج ، فاكتفى بذلك ولم ير الاشتغال به ، والتزم في غذائه القوانين التي رسمها لنفسه ، وهي التي تقدم شرحها .

## ٢ - التشبه بالاجسام السماوية :

ثم اخذ في العمل الثاني ، وهو التشبه بالاجسام السماوية والاقتداء بها ، والتقليل<sup>٢</sup> لصفاتها ، وتبعد اوصافها ، فانحصرت عنده في ثلاثة أضرب :

الضرب الاول : اوصاف لها بالإضافة الى ما تحتها من عالم الكون والفساد ، وهي ما تعطيه اياه من التسخين بالذات ، أو التبريد

١) الخلة : الحاجة .

٢) التشبه .

بالعرض ، والاضاءة والتلطيف والتكييف ، الى سائر ما تفعل فيه من الامور التي بها يستعد لفيضان الصور الروحانية عليه من عند الفاعل الواجب الوجود .

والضرب الثاني : اوصاف لها في ذاتها ، مثل كونها شفافة ونيرة وظاهرة ، منزهة عن الكدر وضروب الرجس ، ومحركة بالاستدارة ، بعضها على مركز نفسها ، وبعضها على مركز غيرها .

والضرب الثالث : اوصاف لها بالإضافة الى الموجود الواجب الوجود ، مثل كونها تشاهد مشاهدة دائمة ، ولا تعرض عنه ، وتنشوق اليه ، وتنصرف بحكمه ، وتنسخر في تتميم ارادته ، ولا تتحرك الا بمشيئة وفي قبضته .

فجعل يتشبه بها جهده في كل واحد من هذه الاصناف الثلاثة :

اما الضرب الاول : فكان تشبهها بها فيه ان الزم نفسه ان لا يرى ذا حاجة او عاهة او مضره ، او ذا عائق من الحيوان او النبات ، وهو يقدر على ازالتها عنه الا ويزيلها .

فتي وقع بصره على نبات قد حجبه عن الشمس حاجب ، او تعلق به نبات آخر يوؤذيه ، او عطش عطشاً يكاد يفسده ، ازال عنه ذلك الحاجب ان كان مما يُزال ، وفصل بينه وبين ذلك المؤذي بفاصل لا يضر المؤذي ، وتعهد بالسقي ما امكنته . ومتى وقع بصره على حيوان قد ارهقه ضبع ، او نشب به ناشرب ، او تعلق على شوك ، او سقط في عينيه او اذنيه شيء يوؤذيه ، او مسّه ظمأ او جوع ، تكفل بازالة ذلك كله عنه جهده واطعمه وسقاوه . ومتى وقع بصره على ماء يسيل الى سقي نبات او حيوان وقد

عاقه عن مره عائق ، من حجر سقط فيه ، او جُرُف<sup>١</sup> انهار عليه ، ازال ذلك كله عنه . وما زال يمعن في هذا النوع من ضروب التشبه حتى بلغ فيه الغاية .

واما الضرب الثاني : فكان تشبه بها فيه ، ان الزم نفسه دوام الطهارة . وإزالة الدنس والرجس عن جسمه ، والاغتسال بالماء في اكثر الاوقات . وتنظيف اظفاره واسنانه ومعابن بدنه ، وتطيبها بما امكنه من طيب النبات وصنوف الدواهن العطرة ، وتعهد لباسه بالتنظيف والتطيب ، حتى كان يتلألأ حسناً وجمالاً ونظافةً وطبياً . والتزم مع ذلك ضروب الحركة على الاستدارة : فتارة كان يطوف بالجزيرة ، ويدور على ساحلها ، ويسيح بأكناها . وتارة كان يطوف بيته او بعض الكدى<sup>٢</sup> ادواراً معدودة ، إما مشياً ، واما هرولة ، وتارة يدور على نفسه حتى يعشى عليه .

واما الضرب الثالث : فكان تشبه بها فيه ان كان يلازم الفكرة في ذلك الموجود الواجب الوجود ، ثم يقطع علاقه المحسوسات ، ويغمض عينيه ويسد أذنيه ، ويضرب جهده عن تتبع الخيال ، ويروم بمبلاع طاقته ان لا يفكر في شيء سواه ، ولا يشرك به احداً ، ويستعين على ذلك بالاستدارة على نفسه والاستحثاث فيها . فكان اذا اشتد في الاستدارة غابت عنه جميع المحسوسات ، وضعف الخيال ، وسائل القوى التي تحتاج الى الآلات الجسمانية ، وقوى فعل ذاته ، التي هي بريئة من الجسم . فكانت في بعض الاوقات فكرته تخلص عن الشوب ، ويشاهد بها الموجود الواجب

١) ما تجرفه السيل من تراب .

٢) الكدى : جمع كدية : الارض الصلبة الفليلة .

الوجود . ثم تكرّر عليه القوى الجسمانية ففسد عليه حاله ، وترده الى اسفل السافلين فيعود من ذي قبل ، فان لحقه ضعف يقطع به عن غرضه ، تناول بعض الاغذية عن الشرائط المذكورة ...

٣ - التشبه بالواجب :

ثم جعل يطلب التشبه الثالث ، ويسعى في تحصيله ، فينظر في صفات الموجود الواجب الوجود . وقد كان تبين له ، اثناء نظره العلمي قبل الشروع في العمل ، انها على ضربين : إما صفة ثبوت كالعلم والقدرة والحكمة ، وإما صفة سلب ، كتنزهه عن الجسمانية ولو اواهها ، وما يتعلّق بها ، ولو على بعد ... فجعل يطلب كيف يتشبه به في كل واحد من هذين الضربين .

أما صفات الايجاب ، فلما علم انها كلها راجعة الىحقيقة ذاته ، وانه لا كثرة فيها بوجه من الوجه ، اذ الكثرة من صفات الاجسام ، وعلم ان علمه <sup>١١</sup> بذاته ليس معنى زائداً على ذاته ، بل ذاته هي علمه بذاته ، وعلمه بذاته هو ذاته ... فرأى ان التشبه به من صفات الايجاب ، هو ان يعلمه فقط دون ان يشرك بذلك شيئاً من صفات الاجسام ، فاخذ نفسه بذلك .

اما صفات السلب ، فانها كلها راجعة الى التزه عن الجسمية ، فجعل يطرح اوصاف الجسمية عن ذاته وكان قد اطّرح منها كثيراً في رياضته المقدمة ، التي كان ينحو بها التشبه بالأجسام السماوية . الا انه ابقى منها بقايا كثيرة ، كحركة الاستدارة – والحركة من اخص صفات الاجسام – وكالاعتناء بأمر الحيوان والنبات ، والرحة

---

(١) اي علم الله .

ها ، والاهتمام بازالة عوائقها . فان هذه ايضاً من صفات الاجسام ، اذ لا يراها اولاً الا بقوة جسمانية ، ثم يكبح في أمرها بقوة جسمانية ايضاً . فاخذ في طرح ذلك كله عن نفسه ، اذ هي بحملتها بما لا يليق بهذه الحالة التي يتطلبها الآن . وما زال يقتصر على السكون في قعر مغارته مطرقاً ، غاضباً بصره ، معرضًا عن جميع المحسوسات والقوى الجسمانية ، مجتمع الهم والفكرة في الموجود الواجب وحده دون شركة . فتى سمع خياله سانح سواه ، طرده عن خياله جهده ، ودافعه وراض نفسه على ذلك ، ودأب فيه مدة طويلة ، بحيث تمر عليه عدة ايام لا يتغدى فيها ، ولا يتحرك . وفي خلال شدة مجاهدته هذه ، ربما كانت تغيب عن ذكره وفكرة جميع الذوات الا ذاته ، فانها كانت لا تغيب عنه في وقت استغرقه بمشاهدة الموجود الحق الواجب الوجود . فكان يسوعه ذلك ، ويعلم انه شوب في المشاهدة الحضرة ، وشركة في الملاحظة .

وما زال يطلب الفناء عن نفسه ، والاخلاص في مشاهدة الحق ، حتى تأتى له ذلك ، وغابت عن ذكره وفكرة السماوات والارض وما بينهما ، وجميع الصور الروحانية والقوى الجسمانية ، وجميع القوى المفارقة للمواد ، وهي الذوات العارفة بالموجود ، وغابت ذاته في جملة تلك الذوات ، وتلاشى الكل واضمحل ، وصار هباء منثوراً ، ولم يبق الا الواحد الحق الموجود الثابت الوجود ... واستغرق في حالته هذه وشاهد ما لا عين رأت ، ولا اذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر . فلا تعلق قلبك بوصف امر لم ينطر على قلب بشر ، فان كثيراً من الامور التي قد تخطر على قلوب البشر يتغدر وصفها ، فكيف بأمر لا سبيل الى خطوره على القلب ، ولا هو من

عالمه ولا من طوره ! ... ومن رام التعبير عن تلك الحال ، فقد رام مستحيلاً وهو بمنزلة من يريد ان يذوق الالوان المصبوبة من حيث هي الوان ، ويطلب ان يكون السواد ، مثلاً ، حلواً او حامضاً . لكن ، مع ذلك ، لا تخليك عن اشارات نوميٌّ بها الى ما شاهده من عجائب ذلك المقام ، على سبيل ضرب المثل ، لا على سبيل قرع باب الحقيقة ، اذ لا سبيل الى التحقيق بما في ذلك المقام الا بالوصول اليه :

#### ١ - لا وحدة في الازواح ولا كثرة :

انه لما قي عن ذاته ، وعن جميع الذوات ، ولم يرَ في الوجود الا الواحد الحي القيوم ، وشاهد ما شاهد ، ثم عاد الى ملاحظة الاغيار عندما افاق من حاله تلك التي هي شبيهة بالسكر ، خطر بباله انه لا ذات له يغاير بها ذات الحق تعالى ، وان حقيقة ذاته هي ذات الحق... بل ليس ثمَّ شيء الا ذات الحق ، وان ذلك بمنزلة نور الشمس الذي يقع على الاجسام الكثيفة فتراه يظهر فيها . فانه ، وإن نسب الى الجسم الذي ظهر فيه ، فليس هو في الحقيقة شيئاً سوى نور الشمس . وان زال ذلك الجسم زال نوره ، وبقي نور الشمس بحاله ... وكذلك جميع الذوات المفارقة للمادة العارفة بتلك الذات الحقة ، التي كان يراها اولاً كثيرة ، صارت عنده بهذا الظن شيئاً واحداً .

وكادت هذه الشبهة ترسخ في نفسه لولا ان تداركه الله برحمته ، وتلافاه بهدایته ، فعلم ان هذه الشبهة انما ثارت عنده من بقایا ظلمة الاجسام ، وكذورة المحسوسات . فان الكثير والقليل ، والواحد والوحدة ، والجمع والاجماع ، والافراق ، هي كلها من صفات

الا جسام . وتلك الذوات المفارقة العارفة بذات الحق ، عز وجل ، لبراءتها عن المادة ، لا يجب ان يقال انها كثيرة ، ولا واحد . لأن الكثرة ائما هي مغایرة الذوات بعضها البعض ، والوحدة ايضاً لا تكون الا بالاتصال . ولا يفهم شيء من ذلك الا في المعاني المركبة المتلبسة بالمادة . غير ان العبارة في هذا الموضع قد تضيق جداً لأنك ان عبرت عن تلك الذوات المفارقة بصيغة الجمع ، حسب لفظنا هذا ، أوهم ذلك معنى الكثرة فيها ، وهي بريئة عن الكثرة . وإن انت عبرت بصيغة الافراد ، اوهم ذلك معنى الاتحاد ، وهو مستحيل عليها .

وكانى بن يقف على هذا الموضع من الخفافيش ، الذين تظلم الشمس في أعينهم ، يتحرك في سلسلة جنونه ، ويقول : لقد افطرت في تدقيقك حتى انك قد انخلعت عن غريزة العقلاء ، واطرحت حكم العقول ، فان من احكام العقل ان الشيء اما واحد اما كثير ! فليتئد في غلوائه ، وليكف من غرب لسانه . . . ، فتحن نسلم له ذلك ، وتركه مع عقله وعقلائه ، فان العقل الذي يعنيه هو وأمثاله ، ائما هو القوة الناطقة التي تتصف اشخاص الموجودات الحسسة ، وتقنصل منها المعنى الكلي . والعقلاء الذين يعنيهم ، هم يتظرون بهذا النظر . والنطء الذي كلامنا فيه فوق هذا كله ، فليسد عنه سمعه من لا يعرف سوى المحسوسات وكلياتها . . .

## ٢ - ذوات الافلاك المفارقة والنفوس :

انه بعد الاستغراب الحض ، والفناء التام ، وحقيقة الوصول ، شاهد للفلك الاعلى ، ورأى ذاتاً بريئة عن المادة ، ليست هي ذات الواحد الحق ، ولا هي نفس نفس الفلك ، ولا هي غيرهما ،

وأنها صورة الشمس التي تظهر في مرآة من المرأى الصقيقة ، فانها ليست هي الشمس ولا المرأة ولا هي غيرها . ورأى لذات ذلك الفلك المفارقة ، من الكمال والبهاء والحسن ، ما يعظم عن ان يوصف بلسان ، ويدق عن ان يكسي بحرف او صوت ، ورأه في غاية من اللذة والسرور ، والغبطة والفرح ، بمشاهدته ذات الحق جل جلاله .

وشاهد ايضاً للفلك الذي يليه ، وهو فلك الكواكب الثابتة ، ذاتاً بريئة عن المادة ايضاً ، ليست هي ذات الواحد الحق ، ولا ذات الفلك الاعلى المفارقة ، ولا نفسه ، ولا هي غيرها ، وكأنها صورة الشمس التي تظهر في مرآة قد انعكست اليها الصورة من مرآة أخرى مقابلة للشمس . ورأى لهذه الذات ايضاً من البهاء والحسن واللذة مثل ما رأى لتلك التي للفلك الاعلى .

وشاهد ايضاً للفلك الذي يلي هذا ، وهو فلك زحل ، ذاتاً مفارقة للهادة ، ليست هي شيئاً من الذوات التي شاهدتها قبله ولا هي غيرها ، وكأنها صورة الشمس التي تظهر في مرآة قد انعكست اليها الصورة من مرآة مقابلة للشمس ، ورأى لهذه الذات ايضاً مثل ما رأى لما قبلها من البهاء واللذة .

وما زال يشاهد لكل فلك ذاتاً مفارقة بريئة عن المادة ، ليست هي شيئاً من الذوات التي قبلها ، ولا هي غيرها ، وكأنها صورة الشمس التي تتعكس من مرآة على مرآة ، على رتب مرتبة بحسب ترتيب الافلاك . وشاهد لكل ذات من هذه الذوات من الحسن والبهاء ، واللذة والفرح ، ما لا عين رأت ، ولا اذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر ؟ الى ان انتهى الى عالم الكون والفساد ، وهو

جميعه حشو فلك القمر ، فرأى له ذاتاً بريئة عن المادة ليست شيئاً من الذوات التي شاهدها قبلها ، ولا هي سواها . وهذه الذات سبعون الف وجه ، في كل وجه سبعون الف فم ، في كل فم سبعون الف لسان ، يسبح بها ذات الواحد الحق ، ويقدسها ويجدها ، لا يفتر . ورأى هذه الذات ، التي توهם فيها الكثرة وليس كثيرة ، من الكمال واللذة ، مثل الذي رأه لما قبلها . وكأن هذه الذات صورة الشمس التي تظهر في ماء متدرج ، قد انعكست إليها الصورة من آخر المرايا التي انتهى إليها الانعكاس على الترتيب المتقدم من المرأة الأولى التي قابلت الشمس بعينها .

ثم شاهد لنفسه ذاتاً مفارقة ، لو جاز ان تتبعض ذات السبعين الف وجه ، لقلنا انها بعضها . ولو لا ان هذه الذات حدثت بعد ان لم تكن ، لقلنا انها هي ! ولو لا اختصاصها ببدنه عند حدوثه ، لقلنا انها لم تحدث !

وشاهد في هذه الرتبة ذواتاً ، مثل ذاته ، لاجسام كانت ثم اضمحلت ، ولا جسام لم تزل معه في الوجود ، وهي من الكثرة بحيث لا تنتهي ان جاز ان يقال لها كثيرة ، او هي كلها متحدة ان جاز ان يقال لها واحدة .

ورأى لذاته ، ولتلك الذوات التي في رتبته ، من الحسن والبهاء واللذة غير المتناهية ، ما لا عين رأت ولا اذن سمعت ، ولا خطر على قلب بشر ، ولا يصفه الواصفون ، ولا يعقله الا الواصلون العارفون .

وشاهد ذواتاً كثيرة مفارقة للمادة كأنها مرايا صدئة ، قد ران عليها الخبث ، وهي مع ذلك مستديرة للمرايا الصقلية التي ارسمت

فيها صورة الشمس ، ومولية عنها بوجوهاها . ورأى لهذه النذوات من القبح والنقص ما لم يقم قط بياله ، ورأها في آلام لا تنقضي ، وحسرات لا تنهي ، قد احاط بها سرادي العذاب ، واحرقتها نار الحجاب ، ونشرت بمناشير بين الانزعاج والانجداب .

وشاهد هنا ذواتاً سوى هذه المعدبة تلوح ثم تض محل ، وتنعد ثم تنحل ، فثبتت فيها وانعم النظر اليها ، فرأى هولاً عظيماً وخطباً جسيماً ، وخلقاً حديثاً ، واحكاماً بلغة ، وتسوية ونفخاً ، وانشاء ونسخاً .

فا هو الا ان ثبتت قليلاً ، فعادت اليه حواسه ، وتبه من حاله تلك التي كانت شبيهة بالغشى ، وزلت قدمه عن ذلك المقام ، ولاح له العالم المحسوس ، وغاب عنه العالم الاهي ، اذ لم يمكن اجتماعها في حال واحدة ، كضرتين ، ان ارضيت احداهما اسخطت الاخرى ...

### ٣ - علاقة الارواح بالاجسام وخلودها :

واما النذوات الاهية ، والارواح الربانية ، فانها كلها بريئة عن الاجسام ولو احتجها ، ومنزهة غاية التزييه عنها ، ولا ارتباط ولا تعلق لها بها ، وسواء بالاضافة اليها بطلان الاجسام او ثبوتها ، ووجودها او عدمها . وإنما ارتباطها وتعلقها بذات الواحد الحق الموجود الواجب الوجود ، الذي هو اوطاً ومبدأها ، وسبباً وموجدها ، وهو يعطيها الدوام ، ويمدها بالبقاء والتسمد . ولا حاجة بها ، بل الاجسام محتاجة اليها . ولو جاز عدمها ، لعدمت الاجسام ، فانها هي مباديهها ، كما انه لو جاز ان ت عدم ذات الواحد الحق - تعالى

وتقديس عن ذلك ، لا إله إلا هو ! – لعدم هذه الذوات كلها ، ولعدم الاجسام ، ولعدم العالم الحسي بأسره ، ولم يبق موجود ، اذ الكل مرتبط بعضه ببعض . والعالم المحسوس ، وان كان تابعاً للعالم الاهي ، شبيه الظل له ، والعالم الاهي مستغن عنه وبريء منه ، فانه مع ذلك قد يستحيل فرض عدمه ، اذ هو لا محالة تابع للعالم الاهي . وانما فساده ان يبدل ، لا ان يعدم بالجملة ، وبذلك نطق الكتاب العزيز حيثاً وقع هذا المعنى في تغير الجبال وتصييرها كالعهن ، والناس كالفراش ، وتكونير الشمس والقمر ، وتفجير البحار يوم تبدل الارض غير الارض والسموات .

### دوان المشاهدة

واما تمام خبره ، فسألوه عليك ان شاء الله تعالى ، وهو انه لما عاد الى العالم المحسوس ، وذلك بعد جولاته حيث جال ، سئم تكاليف الحياة الدنيا ، واشتد شوقه الى الحياة القصوى ، فجعل يطلب العود الى ذلك المقام بالنحو الذي طلبه اولاً ، حتى وصل اليه ب AISER من السعي الذي وصل به اولاً ، ودام فيه ثانياً مدة اطول من الاولى . ثم عاد الى عالم الحس . ثم تكلف الوصول الى مقامه بعد ذلك ، فكان ايسير عليه من الاولى والثانية ، وكان دوامه اطول . وما زال الوصول الى ذلك المقام ال祟يم يزيد عليه سهولة ، والدوام يزيد فيه طولاً بعد مدة ، حتى صار بمحض يصل اليه متى شاء ، ولا ينفصل عنه الا متى شاء . فكان يلازم مقامه ذلك ، ولا ينثني عنه الا لضرورة بدنـه التي كان قد قللها ، حتى كان لا يوجد اقل منها . وهو في ذلك كلـه يتمنى ان يريـمه الله من كلـ بـدنـه .

الذى يدعوه الى مفارقة مقامه ذلك ، فيتخلص الى لذته تخلصاً دائماً ، ويبرأ عما يجده من الالم عند الاعراض عن مقامه ذلك الى ضرورة البدن . وبقى على حالته تلك حتى أناف على سبعة اسابيع من منشأه وذلك خمسون عاماً . وحينئذ اتفقت له صحبة اسال وكان من قصته معه ما يأتى ذكره . بعد هذا ان شاء الله تعالى .

### حيٌ واسال وسلامان

ذكروا ان جزيرة قريبة من الجزيرة التي ولد بها حي بن يقطان . على احد القولين المختلفين في صفة مبدأه ، انتقلت اليها ملة من الملل الصحيحة ، المأخوذة من بعض الانبياء المتقدمين ، صلوات الله عليهم . وكانت ملةً محاكية لجميع الموجودات الحقيقة بالامثال المضروبة التي تعطي خيالات تلك الاشياء ، وتبثت رسومها في النفوس ، حسبما جرت به العادة في مخاطبة الجمهور . فما زالت تلك الملة تنتشر بتلك الجزيرة ، وتقوى وتظهر ، حتى قام بها ملوكها وحمل الناس على التزامها .

وكان قد نشأ بتلك الجزيرة فتىان من اهل الفضل والرغبة في الخير يسمى احدهما اسالا ، والآخر سلامان ، فتلقيا تلك الملة ، وقبلاها احسن قبول ، وانحدرا على انفسهما بالتزام جميع شرائعها . والمواظبة على جميع اعمالها ، واصطحبا على ذلك . وكانا يتفقهاون في بعض الاوقات فيها ورد من الفاظ تلك الشريعة في صفة الله عز وجل وملائكته ، وصفات المعاد والثواب والعقاب . فاما اسال فكان اشد غوصاً على الباطن ، واكثر عثوراً على المعاني الروحانية ، وأطمع في التأويل . واما سلامان صاحبه فكان اكثر احتفاظاً بالظاهر ،

واشد بعداً عن التأويل ، وأوقف عن التصرف والتأمل . وكلاهما مجد في الاعمال الظاهرة ، ومحاسبة النفس ، ومجاهدة الهوى . وكان في تلك الشريعة اقوال تحمل على العزلة والانفراد ، وتدل على ان الفوز والنجاة فيها ، واقوال آخر تحمل على المعاشرة ، وملازمة الجماعة . فتعلق أسال بطلب العزلة ، ورجح القول فيها ، لما كان في طباعه من دوام الفكرة . وملازمة العبرة ، والغوص على المعاني . وأكثر ما كان يتأتى له امله من ذلك بالانفراد . وتعلق سلامان بملازمة الجماعة ، ورجح القول فيها ، لما كان في طباعه من الجبن عن الفكرة والتصرف . فكانت ملازمته الجماعة عنده مما يدراً الوسوس ، ويزيل الظنون المعرضة ، ويعيد من همزات الشياطين . وكان اختلافها في هذا الرأي سبب افتراقها .

وكان أسال قد سمع عن الجزيرة التي ذكر ان حي بن يقطان تكون بها ، وعرف ما بها من الخصب والمرافق والهواء المعتدل ، وأن الانفراد بها يتأتى للتمسها ، فاجمع على ان يرتحل اليها ، ويعزل الناس بها بقية عمره ، فجتمع ما كان له من المال ، وأكثرى ببعضه مركباً يحمله الى تلك الجزيرة ، وفرق باقيه على المساكين ، وودع صاحبه سلامان ، وركب متن البحر . فحمله الملاحون الى تلك الجزيرة ، ووضعوه بساحلها وانفصلوا عنها . فبقي أسال بتلك الجزيرة يعبد الله عز وجل ، ويعظمه ويقدسه ، ويفكر في اسمائه الحسنى ، وصفاته العليا ، فلا ينقطع خاطره ولا تكدر فكرته . وإذا احتاج الى الغذاء تناول من ثمرات تلك الجزيرة وصيدها ما يسد به جوعته . واقام على تلك الحال مدة هو في اتم غبطة ، واعظم انس ، بمناجاة ربه . وكان كل يوم يشاهد من الطافه ومزايا تحفه ، ويسيره عليه في مطلب

وغذائه ، ما يثبت يقينه . ويقرّ عينه . وكان في تلك المدة حي ابن يقطان شديد الاستغراق في مقاماته الكريمة . فكان لا ييرح عن مغاربه الا مرة في الاسبوع لتناول ما سمح من الغذاء . فلذلك لم يغتر عليه اسأل بأول وهلة ، بل كان يتغوط بأكنااف تلك الجزيرة ، ويسبح في ارجائها ، فلا يرى انسياً ، ولا يشاهد اثراً ، فيزيد بذلك انسه وتبسط نفسه ، لما كان قد عزم عليه من التناهي في طلب العزلة والانفراد ، الى ان اتفق في بعض تلك الاوقات ان خرج حي بن يقطان لالتماس غذائه ، وأسأل قد الم بتلك الجهة ، فوقع بصر كل واحد منها على الآخر .

فاما اسأل فلم يشك انه من العباد المنقطعين ، وصل الى تلك الجزيرة لطلب العزلة عن الناس كما وصل هو اليها . فخشى ان هو تعرض له ، وتعرف به ، ان يكون ذلك سبباً لفساد حاله ، وعائطاً بينه وبين امله . واما حي بن يقطان فلم يدر ما هو ، لانه لم يره على صورة شيءٍ من الحيوانات التي كان قد عاينها قبل ذلك . وكان عليه مدرعه سوداء من شعر وصوف ، فظن انها لباس طبيعي . فوقف يتعجب منه ملياً . وولى اسأل هارباً منه ، خيفة ان يشغله عن حاله ، فاقتفي حي بي يقطان اثره لما كان في طباعه من البحث عن حقائق الاشياء . فلما رأه يشتد في المهرب ، خنس عنه وتوارى له ، حتى ظن اسأل انه قد انصرف عنه ، وتباعد من تلك الجهة . فشرع اسأل في الصلاة والقراءة ، والدعاء والبكاء والتضرع والتواجد ، حتى شغله ذلك عن كل شيء . فجعل حي بن يقطان يتقرّب منه قليلاً قليلاً ، واسأل لا يشعر به حتى دنا منه بحيث يسمع قراءته وتسبيحه ، ويشاهد خضوعه وبكاءه . فسمع صوتاً حسناً ، وحروفاً

منظمة ، لم يعهد مثلها من شيء من اصناف الحيوان . ونظر الى اشكاله وتحيطه فرأه على صورته ، وتبين له ان المدرعة التي عليه ليست جلدًا طبيعياً ، وانما هي لباس متخذ مثل لباسه هو . ولا رأى حسن خشوعه وتضرعه وبكائه ، لم يشك في انه من الذوات العارفة بالحق ، فتشوق اليه ، واراد ان يرى ما عنده ، وما الذي اوجب بكاءه وتضرعه . فزاد في الدنو منه حتى اجس به اسال ، فاشتد في العدو ، واشتد حي بن يقطان في اثره ، حتى التحق به — لما كان اعطاء الله من القوة والبساطة في العلم والجسم — فالزمه وقبض عليه ، ولم يكنه من البراح . فلما نظر اليه اسال ، وهو مكتس بجلود الحيوانات ذوات الاوبار ، وشعره قد طال حتى جمل كثيراً منه ، ورأى ما عنده من سرعة الحضر وقوة البطش ، فرق منه فرقاً شديداً ، وجعل يستعطفه ، ويرغب اليه بكلام لا يفهمه حي بن يقطان ، ولا يدرى ما هو . غير انه كان يميز فيه شمائل الجزع . فكان يؤنسه بأصوات كان تعلمها من بعض الحيوانات ، ويجر يده على رأسه ، ويمسح اعطفاه ، ويتملق اليه ، ويظهر البشر والفرح به ، حتى سكن جأش اسال ، وعلم انه لا يريد به سوءاً . وكان اسال قد عينا ، لحبته في علم التأويل ، قد تعلم اكثراً الالسن ، ومهما فيها ، فجعل يكلم حي بن يقطان ، ويسأله عن شأنه بكل لسان يعلمه ، ويعالج افهامه فلا يستطيع . وحي بن يقطان في ذلك كله يتعجب مما يسمع ، ولا يدرى ما هو ، غير انه يظهر له البشر والقبول . فاستغرب كل واحد منها امر صاحبه . وكان عند اسال بقية من زاد كان قد استصحبه من الجزيرة المعمورة ، فقربه الى حي بن يقطان فلم يدر ما هو ، لانه لم يكن شاهده قبل ذلك .

فأكل منه اسال وشار اليه لياكل ، ففكر حي بن يقطان فيما كان عقد على نفسه من الشروط في تناول الغذاء ، ولم يدرِ اصل ذلك الشيء الذي قدم ما هو ، وهل يجوز له تناوله ام لا ، فامتنع عن الاكل . ولم يزل اسال يرحب اليه ويستعطفه . وقد كان اولع به حي ابن يقطان ، فخشى ان دام على امتناعه ان يوحشه ، فأقدم على ذلك الزاد واكل منه . فلما ذاقه واستطابه بدا له سوء ما صنع من نقض عهوده في شرط الغذاء ، وندم على فعله ، واراد الانفصال عن اسال ، والاقبال على شأنه من طلب الرجوع الى مقامه الكريم ، فلم تتأتَ له المشاهدة بسرعة . فرأى ان يقيم مع اسال في عالم الحسن ، حتى يقف على حقيقة شأنه ، ولا يبقى في نفسه نزوع اليه ، وينصرف بعد ذلك الى مقامه دون ان يشغله شاغل . فالترم صحبة اسال . ولا رأى اسال ايضاً انه لا يتكلم ، امن من غوائله على دينه ، ورجا ان يعلمه الكلام والعلم والدين ، فيكون له بذلك اعظم اجر وزلفى عند الله . فشرع اسال في تعليمه الكلام اولاً ، بان كان يشير له الى اعيان الموجودات ، وينطق باسمائها ، ويكرر ذلك عليه ، ويجمله على النطق ، فينطق بها مقتناً بالاشارة ، حتى علمه الاسماء كلها ، ودرجه قليلاً قليلاً حتى تكلم في اقرب مدة . فجعل اسال يسأله عن شأنه ، ومن اين صار الى تلك الجزيرة ، فاعلمه حي بن يقطان انه لا يدرى لنفسه ابداً ، ولا اباً ولا اماً ، اكثر من الظبية التي ربته ، ووصف له شأنه كله ، وكيف ترق بالمعرفة ، حتى انتهى الى درجة الوصول . فلما سمع اسال منه وصف تلك الحقائق ، والذوات المفارقة لعالم الحسن ، العارفة بذات الحق عز وجل ، ووصف له ذات الحق تعالى وجل باوصافه الحسنى ،

ووصف له ما امكنته وصفه مما شاهده عند الوصول من الذات والواصلين ، وألام المحظيين ، لم يشك اسال في ان جميع الاشياء التي وردت في شريعته من أمر الله عز وجل ، وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، واليوم الآخر ، وجنته وناره ، هي امثلة هذه التي شاهدها حي بن يقطان . فانفتح بصر قلبه ، وانقدحت نار خاطره ، وتطابق عنده المعمول والمنقول وقربت عليه طرق التأويل ، ولم يبق عليه مشكل في الشرع الا تبين له ، ولا مغلق الا افتح ، ولا غامض الا اتضجع ، وصار من اولي الالباب . وعند ذلك نظر الى حي بن يقطان بعين التعظيم والتوقير ، وتحقق عنده انه من اولياء الله الذين لا خوف<sup>ُ</sup> عليهم ولا هم يحزنون . فالالتزام خدمته ، والاقتداء به ، والأخذ باشاراته فيما تعارض عنده من الاعمال الشرعية التي كان قد تعلمها في ملته . وجعل حي بن يقطان يستفحصه عن أمره و شأنه ، فجعل اسال يصف له شأن جزيرته ، وما فيها من العالم ، وكيف كانت سيرهم قبل وصول الملة اليهم ، وكيف هي الآن بعد وصولها اليهم ، ووصف له جميع ما ورد في الشريعة من وصف العالم الاهي ، والجنة والنار ، والبعث والنشور ، وال衡ساب ، والميزان والصراط . ففهم حي بن يقطان ذلك كله ، ولم ير فيه شيئاً على خلاف ما شاهده في مقامه الكريم .

فعلم ان الذي وصف ذلك ، وجاء به ، محق في وصفه ، صادق في قوله ، رسول من عند ربـه ، فآمن به وصدقه وشهد برسالته ...

ثم جعل يسألـه عما جاء به من الفرائض ، ووضعه من العبادات . فرفض له الصلاة والزكـاة ، والصيام والحج ، وما اشـبهـها من الاعمال .

الظاهرة ، فتلقى ذلك . والتزمه ، وأخذ نفسه بادئه ، امثلاً للامر الذي صح عنده صدق قائله . الا انه بقي في نفسه امران كان يتعجب منها ، ولا يدرى وجه الحكمة فيها : احدهما - لم يضرب هذا الرسول الامثال للناس في اكثـر ما وصفه من امر العالم الالهي ، واضرب عن المكافحة ، حتى وقع الناس في امر عظيم من التجسيم ، واعتقاد اشياء في ذات الحق ، هو منزه عنها وبريء منها ؟ وكذلك في امر الثواب والعقاب ! والامر الآخر - لم يقتصر على هذه الفرائض ، ووظائف العبادات ، واباح الاقتناء للاموال ، والتوسيع في المأكل ، حتى يفرغ الناس للاشتغال بالباطل ، والاعراض عن الحق ؟ وكان رأيه هو ان لا يتناول احد شيئاً الا ما يقيم به الرمق . واما الاموال فلم تكن عنده معنى . وكان يرى ما في الشرع من الاحكام في امر الاموال ، كالزكوة وتشعها ، والبيوع والربا والحدود والعقوبات ، فكان يستغرب ذلك كلـه ، ويراه تطويلاً ، ويقول : « ان الناس لو فهموا الامر على حقيقته ، لاعرضوا عن هذه الباطل ، واقبلوا على الحق واستغنو عن هذا كلـه ، ولم يكن لاحد اختصاص بحال يسأل عن زكاته او تقطع الايدي على سرقة ، او تذهب النفوس على اخذـه مجاهـرة . »

وكان الذي اوقعه في ذلك كلـه ان الناس كلـهم ذوو فطـرـة فائقة ، واذهان ثاقبة ، ونفوس حازمة ، ولم يكن يدرى ما هـم عليه من البلـدة والقصـص ، وسوء الرأـي وضـعـفـ العـزمـ ، وانـهمـ كالـانـعـامـ بلـ هـمـ اـصـلـ سـيـلـاً !

فـلـماـ اـشـتـدـ اـشـفـاقـهـ عـلـىـ النـاسـ ، وـطـمـعـ انـ تكونـ نـجـاتـهـ عـلـىـ

يديه حدثت له نية في الوصول اليهم ، وايضاح الحق لديهم ، وتبينه لهم ، ففاوض في ذلك صاحبه اسال ، وسأله هل تمكنه حيلة في الوصول اليهم. فاعلمه اسال بما هم عليه من نقص الفطرة ، والاعراض عن امر الله . فلم يتأت له فهم ذلك ، وبقي في نفسه تعلق بما كان قد امله . وطبع اسال ان يهدى الله على يديه طائفة من معارفه المریدين الذين كانوا اقرب الى التخلص من سواهم ، ف ساعده على رأيه . ورأيا ان يتزما ساحل البحر ، ولا يفارقه ليلا ولا نهارا ، لعل الله ان يُسْتَنِي لها عبور البحر . فالتزما ذلك ، وابهلا الى الله تعالى بالدعاء ان يهيء لها من امرها رشدًا . فكان من امر الله ، عز وجل ، ان سفينه في البحر ضلت مسلكها ، ودفعتها الرياح وتلاطم الامواج الى ساحلها . فلما قربت من البر ، رأى اهلها الرجلين على الشاطئ ، فدنوا منها ، فكلمهم اسال ، وسألهم ان يحملوها معهم ، فاجابوهما الى ذلك ، وأدخلوهما السفينة . فارسل الله اليهم ريحًا رُخاء حلت السفينة ، في اقرب مدة ، الى الجزيرة التي املاها ، فنزلتا بها ، ودخلتا مدینتها . واجتمع اصحاب اسال به ، فعرفوهم شأن حي بن يقطان ، فاشتملوا عليه اشتاما شديدا ، واكبروا امره ، واجتمعوا اليه ، واعظموه وبيحلوه . واعلمه اسال ان تلك الطائفة هم اقرب الى الفهم والذكاء من جميع الناس ، وانه عجز عن تعليمهم فهو عن تعلم الجمصور اعجز .

وكان رأس تلك الجزيرة وكبیرها سلامان ، وهو صاحب اسال الذي كان يرى ملازمة الجماعة ، ويقول بتحريم العزلة . فشرع حي ابن يقطان في تعليمهم ، وبث اسرار الحكمة اليهم . فما هو الا ان ترق عن الظاهر قليلا ، وانخذ في وصف ما سبق الى فهم خلافه ،

فجعلوا ينقبضون منه ، وتشمئز نفوسهم مما يأتي به ، ويتسخطونه في قلوبهم ، وان اظهروا له الرضى في وجهه ، اكرااماً لغربته فيهم ، ومراعاة لحق صاحبهم اسأل !

وما زال حي بن يقطان يستلطفهم ليلاً ونهاراً ، ويبين لهم الحق سرّاً وجهاراً ، فلا يزيفهم ذلك الا نبواً ونفاراً ، مع انهم كانوا محبين للخير ، راغبين في الحق . الا انهم لنقص فطرتهم ، كانوا لا يطلبون الحق من طريقه ، ولا يأخذونه بجهة تحقيقه ، ولا يتلمسونه من بابه ، بل كانوا لا يريدون معرفته من طريق اربابه . فيئس من اصلاحه<sup>١١</sup> ، وانقطع رجاؤه من صلاحهم ، لقلة قبولهم .

وتصفح طبقات الناس بعد ذلك ، فرأى كل حزب بما لديهم فرجون قد اتخذوا المهم هواهم ، ومعبودهم شهواتهم ، وتهالكوا في جمع حطام الدنيا ... ، لا تجع فيهم الموعظة ، ولا تعمل فيهم الكلمة الحسنة ، ولا يزدادون بالجدل الا اصراراً . واما الحكمة فلا سبيل لهم اليها ، ولا حظّ لهم منها ، قد غمرتهم الجهالة ، وران على قلوبهم ما كانوا يكسبون ( خَتَمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ) .

فلا رأى سرادق العذاب قد احاط بهم ، وظلامات الحجب قد تغشتهم والكل منهم - الا اليسر - لا يتمسكون من ملتهم الا بالدنيا . وقد نبذوا اعمالهم على خفتها وسهولتها وراء ظهورهم ، واشتروا بها ثمناً قليلاً ، والهاهم عن ذكر الله تعالى التجارة والبيع ، ولم يخافوا يوماً تنقلب فيه القلوب والابصار ، بان له ، وتحقق على القطع ان

---

(١) اي اصلاحه ايام .

مخاطبتهم بطريق الماكشفة لا تتمكن ، وان تكليفهم من العمل فوق هذا القدر لا يتافق ، وان حظ اكثراً الجمهور من الانتفاع بالشريعة ائماً هو في حياتهم الدنيا ، ليستقيم له معاشه ، ولا يتعدى عليه سواه فيما اختص هو به ، وانه لا يفوز منهم بالسعادة الاخروية الا الشاذ النادر ، وهو (من أراد حَرْثَ الْآخِرَةِ وَسَعَى لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ) .

واما من طغى وآثر الحياة الدنيا فان الجحيم هو المأوى . واي تعب اعظم ، رشقاوة اطم ، من اذا تصفحت اعماله ، من وقت انتباذه من نومه الى حين رجوعه الى الكرى ، لا تجد منها شيئاً الا وهو يلتمس به تحصيل غاية من هذه الامور المحسوسة الحسية : اما مال يجمعه او لذة ينالها ، او شهوة يقضيها ، او غيظ يتشفى به ، او جاه يحرزه ، او عمل من اعمال الشرع يتزين به ، او يدافع عن رقبته ، وهي كلها (ظُلْمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ) في بحر لُجَىٰ<sup>(١)</sup> ، وإن مِنْكُمْ إِلَّا وَأَرِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتَّمًا مَقْضِيًّا . فلما فهم احوال الناس ، وان اكثراهم بمنزلة الحيوان غير الناطق ، علم ان الحكمة كلها ، والهدایة والتوفيق ، فيها نطقت به الرسل ، ووردت به الشريعة ، لا يمكن غير ذلك ، ولا يحتمل المزيد عليه ، فلكل عمل رجال ، وكل ميسر لما خلق له (سُنَّةُ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلٍ) ، ولكن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبَدِّي لِيَلًا .

فانصرف الى سلامان واصحابه ، فاعتذر عما تكلم به معهم ،

(١) لجي : عظيم اللجاج .

وبرأ اليهم منه ، واعلمهم انه قد رأى مثل رأيهم ، واهتدى بمثل هديهم ، واصاهم بملازمة ما هم عليه من التزام حدود الشرع والاعمال الظاهرة ، وقلة الخوض فيها لا يعنهم ، والايمان بالمتشابهات والتسليم لها ، والاعراض عن البدع والاهواء ، والاقتداء بالسلف الصالح ، والترك لحدثاث الامور . وامرهم بمحاجنة ما عليه جمهور العوام من اهمال الشريعة ، والاقبال على الدنيا ، وحذّرهم عنه غاية التحذير ، وعلم هو وصاحب اسال ان هذه الطائفة المريدة القاصرة لا نجاة لها الا بهذا الطريق ، وانها ان رفعت عنه الى يفاع<sup>١١</sup> الاستبصار اختل ما هي عليه ، ولم يمكنها ان تلحق بدرجة السعداء ، وتذبذبت وانتكست وساعت عاقبتها . وإن هي دامت على ما هي عليه حتى يوافيها اليقين ، فازت بالامن ، وكانت من اصحاب اليمين . واما السابقون السابقون فأولئك المقربون . فودعهم وانفصلوا عنهم وتلطقا في العود الى جزيرتها ، حتى يسر الله عز وجل عليهما العبور اليها ، وطلب حي بن يقطان مقامه الكريم بالنحو الذي طلبه اولاً حتى عاد اليه . واقتدى به اسال حتى قرب منه او كاد . وعبد الله بتلك الجزيرة حتى اتاهما اليقين .

## ختام : هدف المؤلف من الرسالة

هذا – ايدنا الله واياك بروح منه – ما كان من نبي حي بن يقطان واسال وسلامان ، وقد اشتمل على حظ من الكلام لا يوجد في كتاب ، وهو من العلم المكنون الذي لا يقبله الا اهل المعرفة بالله ، ولا يجهله الا اهل الغرة بالله . وقد خالفنا فيه طريق السلف

---

١) كل ما ارتفع من الارض .

الصالح في الصناعة به والشح عليه . الا ان الذي سهل علينا افشاء هذا السر ، وهتك الحجاب ، ما ظهر في زماننا هذا من آراء مفسدة ، نبغت بها متفلسفة العصر ، وصرحت بها ، حتى انتشرت في البلدان ، وعمّ ضررها ، وخشينا على الضعفاء الذين اطّرحا تقليد الانبياء صلوات الله عليهم ، وأرادوا تقليد السفهاء والاغبياء ، ان يظنوا ان تلك الآراء هي المضنوّن بها على غير أهلها ، فيزيد بذلك حبّهم فيها ، ولو عهم بها ، فرأينا ان نلمع اليهم بطرف من سر الاسرار ، لنجذبهم الى جانب التحقيق ، ثم نصدّهم عن ذلك الطريق . ولم نخلُ مع ذلك ما اودعناه هذه الاوراق البسيرة من الاسرار عن حجاب لطيف ينْهَى سرّعاً من هو اهله ، ويتكافئون من لا يستحق تجاوزه ، حتى لا يتعداه . وانا اسأل اخواني ، الواقفين على هذا الكلام ، ان يقبلوا عذرني فيها تساهلت في تبيينه ، وتسامحت في تثبيته ، فلم افعل ذلك الا لاني تسنم شواهق ينزل الطرف عن مرآها . واردت تقرير الكلام فيها على وجه الترغيب والتشويق في دخول الطريق . واسأل الله التجاوز والغفو ، وان يوردننا من المعرفة به الصفو ، انه منعم كريم .



# نظرة تحليلية



أثبتنا نصوص رسالة ابن طفيل ، او اهم هذه النصوص ، وكأننا في غنى عن الزيادة . على ان لحة عامة توجز ما طال ، وتوضح ما غمض ، ترد بعض الافكار الى مصادرها ، او تعرضها على ميزان الحق ، لقول جامع ، وعرض نافع ، يعين الذاكرة ، ويسهل الفهم . واليك لباب هذه النصوص :

### مقدمات الرسالة

يسأل سائل "ابن طفيل بث حكمة ابن سينا المشرقة، فيحرّك السؤال فيلسوفنا الى « مشاهدة حال » لا يصفها لسان ، او يقوم بها بيان .

ولكن ما هذه الحال ؟

هي مشاهدة الله ، والنفس بعد في البدن ، على مثال ما شاهد الصوفية كالبساطامي والحلاج والغزالى ، وان يكن ابن طفيل لا يوافق على اقوال « من لم تتحقّهم العلوم » ، على قول البسطامي : سبحانه ، ما اعظم شأنى ! او على قول الحلّاج : انا الحق !

وهذه الحال ، التي ذاقها ابن طفيل ، وتحدثت عنها الصوفية ، هي « من جملة الاحوال ، التي نبهّ عليها الشيخ ابو علي . »<sup>١)</sup>

وهذا يعني ان ابن طفيل يوحّد بين حال الصوفية وحال ابن سينا ، اي بين من يبغى الوصول عن طريق الدين وبين من يبغى عن طريق الفلسفة ، وكأنه لا ينظر الى السبيل ، بل الى الغاية – اي مشاهدة الله – وهي واحدة لدى الفتىين .

وهذه الحال تُعرف نوعين من المعرفة : تُعرف ذوقاً بسلوك الطريق ، والوصول الى المشاهدة ، وتُعرف معرفة نظرية بقراءة من عرفها وذاقها ، ثم تكلّم عنها في كتاب .

حال اصحاب النظر حال شخص ولد اعمى ، ثم تعرّف على مدينة يسكنها ، على ناسها وحيوانها ومسالكها وديارها . وحال اصحاب الذوق حال هذا الاعمى ، اذا فتح بصره ، وطاف في المدينة يرى كلّ ما فيها . ان هذا المبصر لن يرى سوى ما عرف ، ولكن يحدث له امران عظمان : « زيادة الوضوح والانبلاج ، واللهزة العظيمة . »<sup>١١</sup> المعرفة الذوقية لا يعبر عنها لسان ، وان يعبر تصبح معرفة نظرية . لهذا يقتصر ابن طفيل على تعريف سائله بهذه الحال تعريفاً نظرياً ، مستحثاً اياه على سلوك المسالك ، وبلغ طور الولاية ، وحال المشاهدة والذوق .

وابن طفيل نفسه قد سلك نفس الطريق : عرف في الكتب هذه الحال ، ثم عبر البحر ، وذاق الحال .

ولكن ايّ كتبقرأ؟

يستعرض ابن طفيل اسماء من عرف في الاندلس ، او وصل اليه من المشرق ، دون ان يكون لكل ما يقول صلة بما يرمي اليه .

---

(١) ص ١٣

اما في الاندلس فاقتصر السلف على علوم الرياضيات والمنطق، وقصر ابن باجه - احذق الخلف - عن بثّ خفايا حكمته : تأليفه مجزومة من اواخرها ، او مختلسة وجيزة ، وكلّها سيء العبارة . وابن باجه بعدُ بلغ رتبة العلم النظري ، ولم يتخطّها .  
اما من المشرق فيذكر ابن طفيل ثلاثة : الفارابي ، والغزالى ، وابن سينا .

يدرك الفارابي ليعبّ عليه شيئاً : قوله بناء النقوس ، او فناء الناقصة منها ، وايشاره الفلسفة على النبوة . ولا نرى لماذا يتعرض ابن طفيل للفارابي في مسائل هي غير مسألة المشاهدة .  
ويتكلّم عن الغزالى فيأخذ عليه تناقضه ، اذ يكفر الفلاسفة بامر - بانكارهم حشر الاجساد ، مثلاً - ، ثم ينتحلها في محل آخر . ثم هو يرى - وهذا الصق بموضوعه - ان كتب الغزالى المضنوّن بها على غير اهلها ، والمشتملة على علم المكاشفة لم تصل الى الاندلس .  
اما ابن سينا - وهم السائل معرفة حكمته المشرقة - فيذكره ابن طفيل في مواضع ليقول ان حكمته المشرقة هي الحق ، وانه نبه الى حال المشاهدة الذوقية في نصّ من مقامات العارفين ، وان كتابه « الشفاء » لا يوصل الى معرفة العلم الذوقي معرفةً كاملة ، وان اسماء حي بن يقطان وسلامان وابسال هي مأخوذة عنه<sup>١١</sup> .

١) يبدو لنا ان ابن طفيل يتجاهل من ابن سينا ما لا يجهل : استشهاده بنص من مقامات العارفين ، وهو فصل من كتاب الاشارات والتنييمات ، يفترض معرفته لهذا الكتاب ، وذكر اسماء حي بن يقطان وسلامان وابسال يفترض معرفة ابن طفيل برسالتي ابن سينا : حي بن يقطان ، وسلامان وابسال . ولعل القصد من تجاهل ابن سينا تضخيم دور المؤلف الشخصي في ما حوت رسالته من افكار .

وينتهي ابن طفيل ، بعد كل هذه المقدمات ، بابحاز مصادر رسالته ، بردّها الى ما اقتبس عن الغزالى وابن سينا وابن باجه ، والى ما خبر من ذوقٍ شخصيٍّ . قال فيلسوفنا : « وكان مبلغنا من العلم بتتبع كلامه<sup>١١</sup> ، وكلام الشيخ أبي علي ... ، واضافة ذلك الى الآراء التي نبغت في زماننا هذا ... ، حتى استقام لنا الحق اولاً بطريق البحث والنظر . ثم وجدنا منه الآن هذا الذوق اليسير بالمشاهدة . وحينئذٍ رأينا انفسنا اهلاً لوضع كلام يوثر عنا »<sup>١٥</sup> . وهذا الكلام هو « قصة حي بن يقظان وابسال وسلامان » . وهذه زبدة هذا الكلام :

## ١ - اصل حي

عن اصل حي روایتان : روایة اولى فلسفية ترى في حي ولادة بکرا من تخرم طينة واتصال روح . وما هذا مذهب التطور ، او مذهب النشوء والارتقاء كما يدعوه البعض ، بل هو تعبير عملي لمذهب ابن سينا . ان النفس ، في نظر الشيخ الرئيس ، فاضت عن العقل الفعال ، واتصلت بالبدن ، حين استعد هذا البدن لقبوتها . اما حسب الروایة الثانية ، فيولد حي من زواج سري ، ثم تحمله الامواج الى جزيرة قاصية . وهذه روایة اشبه بالاساطير .

على ان المهم في هاتين الروایتين ليست الحقيقة الفلسفية ، او التاريخية ، بل ما يرمي اليه المؤلف ، وهو ايجاد حي وحده ، في جزيرة نائية ، منقطعاً عن كل تأثير بشري .

١) كلام الغزالى .

٢) ص ١٩

## ٢ - نشأة حي

وينمو حي ، تغذيه ظبية طفلاً ، حتى اذا درج ، عاش على الثمار ، يحكي صوت الحيوان ، ويقلده في دفاعه وكسائه ، يتخذ له بدل قرونها وانيابه عصياً ، وبدل شعره كساء من اوراق الشجر ، او من ريش الطير .

وتشبه هذه النشأة نشأة الانسان الاول ، او بعض ما نتخيله عن نشأته .

## ٣ - موت الظبية : ما روح الحيوان ؟

ولا يشبّ حي ، حتى تموت امه الظبية . وهنا يعرض له اول مشكل عقلي : ما الروح ، وكيف غادرت الظبية ؟

يقوم بشقّ امه ، فيجد فراغاً في قلبها . ثم يكتشف النار ، فيجد فيها الدفء ، ويستلذ ما يشوى عليها من لحوم . ثم يخطر له ان روح الظبية من جوهر النار ، فيشق قلوب حيوانات حية ، ويجد في تجويفها القلبي بخاراً حاراً . واذاً روح الحيوان شيء لطيف ، من جوهر النار !

ويرى حي في الاختبار العملي ، فيبني بيتاً ، ويتخذ من جلد الحيوان وشعره كساء ، ويقتني دواجن الطير ، ويركب الخيل والحمّر ، ويصطاد الحيوان .

## ٤ - طبيعة المادة : الهيوي والصورة

ويبلغ حي الحادية والعشرين ، فتعرض له مشكلة ثانية : مشكلة الوحدة والكثرة في عالم الاجسام ، وبالتالي مشكلة طبيعة المادة . وينتهي به التفكير الى نظرية اسطو : كل جسم مركب من شيئاً ،

من هيولي ، واحدة ، مشتركة بين كل الاجسام ، ومن صورة تميّز جسمًا عن جسم . فالحيوان مركب من هيولي ونفس حيوانية ، والنبات من هيولي ونفس نباتية ، والجhad من هيولي وصورة . لا يفهم الجسم الا مركبًا من هذين المعينين ، ولا يستغني احدهما عن الآخر .

#### ٥ – الفساد محدث الصور

بعد هذا التحديد لطبيعة المادة ، يعرض حي لمسألة حدوث الصور . هذا الحدوث ثابت من الفساد ، اي التغيير . الماء بطبيعته – اي بصورته – بارد ، يطلب النزول ، فاذا لاقى حرارة الشمس ، زال عنه البرد اولاً ، ثم تبخر وطلب الصعود . فطبيعة الماء المتاخر – اي صورته – قد تبدلت . وبما ان لكل حادث محدثاً ، فلا بد للصورة الحادثة من فاعل .

#### ٦ – السماء متناهية ، محتاجة الى فاعل

على ان الفساد لا يشمل سوى الاجسام الارضية ، فما شأن الاجرام السماوية ، وهل هي محتاجة الى فاعل ايضاً؟ الكواكب اجسام ، والسماء كلها اجسام . والسماء متناهية كروية الشكل ، والارض والسماء كل واحد متصل ، اشبه شيء بشخص من اشخاص الحيوان ، محتاج الى فاعل . يبحث حي هذه المسألة وقد بلغ الثامنة والعشرين .

#### ٧ – قدم العالم وحدوده

وهنا يصل حي الى مشكلة المشاكل : هل العالم حادث ام قدديم؟ وتتعارض عنده الحجج ، بعضها تثبت الحدوث ، وبعضها القديم .

ان العالم حادث ، متناهي الزمان الماضي ، كما انه محدود ، متناهي السماء<sup>١١</sup> .

ثم ان العالم لا يخلو عن الحوادث ، غير متقدم عليها . والحال ان الحوادث حادثة ، فالعالم كذلك .

اما براهين القدم فتعود الى اثنين : لا يكون العالم حادثاً ، الا اذا فرضنا قبله زماناً لم يكن فيه . والحال ان الزمان والعالم معاً ، فليس قبل العالم زمان ، والعالم قديم . والبرهان الثاني يستند الى استحالة حدوث فعل الخلق : لو لم يخلق الله ثم خلق ، لوجب فرض طارئ طرأ عليه من خارج ، او تغير حادث فيه . والحال ان لا موجود ، قبل الخلق ، سواه ، وان تغيره لا يشرحه سبب . ففعل الاحداث اذاً قديم ، ومثله العالم .

وظل حي عدة سنين حائراً ، متربداً .

ثم عمد الى نتائج الفرضين عساها تكون واحدة .

فرض اولاً حدوث العالم ، فرأى ضرورة محدث له . هذا الحدث ليس جسماً ، والا لكان شأنه شأن العالم ، وكان بحاجة الى محدث . اذاً هو روح ، قادر على الاحداث ، وعالم به .

---

١) لا يفصل ابن طفيل هذا البرهان ، مكتفياً بالاشارة الى برهان نهاية السماء . ويعکن التفصيل على هذا الشكل : اذا فرضنا زمانين يمتدان في الماضي ما امتد زمان العالم ، ثم اقتطعنا مدة من احدهما ، اصبح الزمان الذي اقتطعنا منه اقصر من الثاني ، وبالتالي متناهياً . فاذا اعدنا اليه ما اقتطعنا منه ، وهو متناه ، ظل الكل متناهياً . ومثله الزمان الآخر المساوي له . فالكل متناه .

والغريب في ابن طفيل انه اقتنع بهذا البرهان لاثبات نهاية السماء ، ولم يقتنع به في النهاية - لاثبات حدوث العالم .

ـ ثم فرض قدم العالم فرأى ان عالماً قد يفترض حركة قديمة لا نهاية لها ، وبالتالي قوة حركة غير متناهية<sup>١</sup> . والحال ان الجسم متناهٍ ، وكل قوة فيه متناهية . اذاً محرك العالم ليس جسماً ، بل هو روح ، قادر على التحرير ، وعالم به : ولما كانت الحركة حدوث صورة ، كانت الصورة - وبها قيام المادة - من فعل الله ، وكان العالم كله معلولاً لله .

واذاً كلاً الفرضين يؤدي الى فاعل ، منزه عن الاجسام ، قادر ، عالم .

يصل ابن طفيل الى هذه النتيجة ، واذا به يقفز فجأة الى نتيجة اخرى غير متنبأة فيقول : « اذن العالم كله بما فيه من السماوات والارض والكواكب ، وما بينها ، وما فوقها ، وما تحتها ، فعله وخلقه ، ومتاخر عنه بالذات ، وان كانت غير متأخرة بالزمان<sup>٢</sup> . » وهذا يعني صراحة قدم العالم .

وطنّنا ان ابن طفيل كان يعتقد قدم العالم ، وانه ما تظاهر بالتردد الا ليعرض البراهين ، ويطمئن المسلم المؤمن الى ان برهان وجود الله يستقيم مع القول بقدم العالم ، وبالتالي ليس من تهمة الكفر والاضطهاد .

## ٨ - روحانية النفس

تدرج حي الى الان من طبيعة الروح الحيواني ، الى طبيعة

١) في هذا القول مغالطة : ان حركة العالم لا نهاية لها بالزمان ، وبالتالي تقتضي محركاً لا نهاية له بالزمان ايضاً ، دون ان يكون ضرورة لا نهاية لقدرته .

٢) المختارات : ص ٣٤

المادة ، الى حدوثها وقدمها ، الى وجود الله ، وانتهى من كل ذلك في الخامسة والثلاثين من عمره . وها هو ينتقل الى النفس ، الى اثبات روحانيتها ، ثم الى تحديد مصيرها ، وسعادتها .

لقد ادرك حي فاعل العالم ، المزه عن المادة . والحال ان الحواس لا تعلم الا جسمًا ، او ما هو في جسم . اذًا ما علم به حي الصانع ليس حسًا او جسمًا ، بل قوة غير جسمانية ، هي نفسه ، وهي حقيقة ذاته . هذه النفس لا تفني ولا تفسد ، لأن الفساد والاصحاح من صفات الاجسام المركبة من صورة وهيول . واذًا هي اشرف من الجسد ، واحق بالعناية .

#### ٩ - مصير النفس

لذة الحواس في ادراك المحسسات ، ولذة النفس في ادراك الواجب ، الكلي الحسن والبهاء .

والنفس ، ان لم تسمع بالواجب ، وهي بعد في البدن ، لم تتق اليه بعد الموت ، ولم تتألم لفقدده : انها لا تسعد ولا تشقي .

اما اذا سمعت بالواجب ، فهي إما ان تقبل بكليتها عليه ، فتنعم بمشاهدته بعد الموت ، واما ان تُعرض عنه وتتبع هواها ، فتحرم المشاهدة وتشقى شقاء ابدياً ، او غير ابدي ، حسب استعدادها لذلك في حياتها الجسمانية .

#### ١٠ - مشاهدة الواجب

ولما كانت سعادة النفس في مشاهدة الواجب ، اخذ حي يفكّر كيف تتأقّل له المشاهدة في هذه الحياة ، حتى اذا مات اتصلت سعادة الدنيا بسعادة الآخرة .

نظر الى الحيوان فرأه مستغرقاً في حياته الجسدية ، غير ساع الى مشاهدة الواجب . واذاً التشبه بالحيوان غير مفيد للمشاهدة ، بل هو مانع عنها وعائق . وان احتاج الجسد الى الغذاء ودفع الاذى ، فيجب الاقتصار من ذلك على اقل ما يمكن ، والتحرر جهد الطاقة من شواغل الحس .

ثم نظر الى الكواكب فحدس حدساً قوياً ان لها نفوساً كنفسه ، وانها تشاهد الواجب مشاهدة متصلة .

ثم رأى ان نفسه تشبه الواجب ، لانها منزّهة عن صفات الاجسام مثله .

واذاً وصوله الى مشاهدة الواجب رهن تشبه بالكواكب . وبالواجب ، فانصرفت همه الى هذين النوعين من التشبه .

اما الكواكب فلها اوصاف بالنسبة الى ما تحتها ، واصفات في ذاتها ، واصفات بالإضافة الى الواجب الوجود . فقرر حي الاقتداء بها في هذه الانواع الثلاثة من الاصفات .

الكواكب تغدق النور والحرارة على الارض ، فتحدث الاستعدادات لفيضان الصور الروحانية ، فأخذ حي يدفع الاذى عن النبات والحيوان ، ويعهدهما بالسقي والطعام .

والكواكب شفافة ، ظاهرة ، متحرّكة . بالاستدارة ، فألزم حي نفسه بالاغتسال والتطيب بالعطور ، وتعهد لباسه بالتنظيف ، حتى كان يتلاؤ حسناً وطبياً . ثم التزم ضروب الحركة ، فطاف بالجزيرة ، وطاف بيته ، ودار على نفسه ، حتى كان يغشى عليه .

والكواكب تشاهد الواجب مشاهدة دائمة ، وتسخر في تعميم

ارادته ، فلازم حي الفكرة في ذلك الواجب ، منصرفاً عن عوائق الحس وشواغل الخيال ، مستعيناً بالاستدارة على نفسه .

وانتهى حي من هذا التشبه بالكتاب الى مشاهدة الواجب ، انا مشاهدة غير خالصة من الشوب ، اذ لا يزال معها يعقل ذاته ، ويلتفت اليها .

وينتقل الى التشبه بالواجب .

ان الواجب بسيط ، لا تركيب فيه من ذات وصفات ، ولا جسم له . فأخذ حي يسعى الى معرفة الواجب ، في بساطته المطلقة ، لا كما تعرف الاجسام . ثم اخذ في طرح كل الاوصاف الجسمية ، من استدارة وعناءة بالنبات والحيوان . وكان يجلس ساكناً في مغارته ، معرضاً عن كل محسوس ، مفكراً في الواجب وحده ، تمر عليه ايام لا يتغدى فيها ، ولا يتحرك .

وانتهى حي من هذا التشبه بالواجب الى كمال المشاهدة ، فغابت عنه ذاته ، وغابت السماوات والارض وما بينهما ، وتلاشى الكل واصمحل ، ولم يبق الا الواجب الحق .

٦

الطريف في مشاهدة الواجب هذه هو انواع التشبهات ، وكيفياتها . اما جوهر الفكرة فأخوذ عن ابن سينا ، من مقامات العارفين خاصة : مشاهدة التشبه بالكتاب هي النيل في مقامات العارفين ، ومشاهدة التشبه بالواجب هي الوصول .

### ١١ - ما رأه حي اثناء الفناء

عن طريق المشاهدة عرف حي اشياء يتعدر وصفها . ومع ذلك

فهو يومئ باشارات الى بعض ما شاهد ، « على سبيل ضرب المثل . لا على سبيل قرع باب الحقيقة »<sup>١١</sup> ، وهذا اهمه : رأى ، في فناء المشاهدة ، عالم الافلات ، الذي يصفه ابن سينا في نظرية الفيض ، من الفلك الاعلى الى فلك القمر ، ورأى عالم الكون والفساد .

ورأى كذلك ما رأه ابن سينا ، رأى لكل فلك نفساً وعقلاً مفارقاً ، ورأى لفلك القمر ذاتاً مفارقة - اي عقلاً - لها سبعون الف وجه ، في كل وجه سبعون الف فم ، في كل فم سبعون الف لسان يسبح بها ذات الحق الواحد ، ويقدّسها<sup>١٢</sup> . ورأى له ايضاً نفساً ، ورأى نفوساً لأجسام اضمحلت ، وانحرى لاجسام باقية معه في الوجود .

وعرضت له شبهة وحدة العالم الروحي ، فخيّل اليه ان الله والعقول المفارقة ونفوس الافلات ونفوس البشر ذاتٌ واحدة لا كثرة فيها . انما تداركه الله برحمته ، فرأى ان تلك الشبهة من بقايا ظلمة الاجسام ، وان الوحدة والكثرة من صفات الاجسام ، لا من صفات الانرواح . واذاً لا يقال ان الواجب والارواح واحد ، ولا كثير . ان علاقة الله بالذوات الروحانية جميعها علاقة الشمس بصورتها المتعكسة من مرآة الى مرآة : صورة الشمس ليست الشمس ولا هي غيرها !

---

(١) ص ٤٦

(٢) هذه الذات العجيبة هي النفس الكلية ، او العقل الفعال واهب الصور والنفوس البشرية ، او الروح ، الدائم الفيضان من عند الله ، الذي اتصل بطينة في جزيرة حي ، فكان حي .

اما من يتوهم ان كل شيء إما واحد واما كثير فهو يحكم حكم العقل الذي يستنبط الكليات من المحسوسات ، وما هذا حكم من عرف الاشياء بالمشاهدة والذوق .

وترى دون عناء ما في هذا القول من ادعاء وبطلان !

## ١٢ - سلامان واسال : ظاهر الشرع وباطنه

ينتهي حي الى كمال المشاهدة ، وكأنه بلغ ذروة الكمال البشري ، وકأن الرسالة قد انتهت . انما لا تلبث ان ترى قصة جديدة تبدأ ، هي قصة سلامان واسال .

سلامان واسال صديقان ، كانوا يعيشان في جزيرة قريبة من جزيرة حي ، ويلزمان شرائع ملة صحيحة ، هي ملة الجزيرة . وكانت هذه الملة تعبر عن الاشياء بالتشابه والامثال ، حسبما جرت العادة في مخاطبة الجمهور .

وكان سلامان واسال يتفقان في التزام جميع شرائع تلك الملة ، والجذب في «الاعمال الظاهرة ، ومحاسبة النفس ، ومجاهدة الهوى»<sup>١</sup> ، انما يختلفان في فهم الشريعة : كان اسال اشد عصاً على الباطن ، واطمع في التأويل ، واعلق باقول «تحمل على العزلة والانفراد ، وتدل على ان الفوز والنجاة فيها»<sup>٢</sup> ، وكان سلامان اكثر احتفاظاً بالظاهر ، وابعد عن التأمل والتأويل ، واعلق باقول تحمل على المعاشرة ومتلازمة الجماعة . وكان اختلافهما هذا سبباً لافراقهما . وقرر اسال العزلة ، فقصد جزيرة حي ، وانقطع فيها الى العبادة والتأمل .

---

١) ص ٥٣

٢) ص ٥٣

## ١٣ - اتفاق الفلسفة وباطن الشرع

والتقى اسال حيأً ، وعلّمه اللغة ، وتبادل الآراء ، فوجدا انهم على اتفاق تام . وجدا ان ما تعلّمه شريعة اسال هي امثلة لما شاهده حي ، فاتفق المعمول والمنقول ، وقربت على اسال طرق التأويل ، « لم يبقَ عليه مشكل في الشرع الا تبين له ، ولا مغلق الا افتح ، ولا غامض الا اتضح »<sup>١١</sup> ، وآمن حي برسول آسال .

## ١٤ - الظاهر للجمهور ، والباطن للخاصة

على ان حيأً تعجب من امرين وردا في الشريعة .

تعجب اولاً ما ورد فيها من امثال في وصف ذات الحق ، ووصف الثواب والعقاب ، مما جعل الناس يحسّمون الله والمعاد . ويعني هذا ضمناً انكار المعاد الجسماني .

وتعجب ثانياً من افتقار الشرع على بعض الفرائض والعبادات وباخته ضروب الغنى واللائق ، التي تشغل الناس بالباطل ، وتعرض بهم عن الحق . وكان الاولى به ان يفرض على الناس ما فرض هو على نفسه من صوم وزهد .

تعجب من ذلك ، واسفق على الناس ، فرام الذهاب اليهم ، ليوضح لهم الحق ، ويهديهم سبل النجاة .

واقنع اسال بمرافقته ، فقصدما معاً جزيرة اسال .

واجتمع حي بسلامان وطائفه من امثاله ، وشرع في تعليمهم وبث اسرار الحكمة اليهم . الا انه لم يترقَّ عن الظاهر قليلاً ، حتى افقيضوا عنه ، ونفروا . وما ذاك لقلة رغبتهم في الخير والحق ، انما

---

١) المختارات : ص ٥٧

لنقض في الحرم ، وبلادة في العقل .  
فيئس حي من اصلاحهم وامسك عن مخاطبهم بطريق  
المكاشفة .

ثم تصفح جمهور العوام ، فاذا هم ، كسلامان وامثاله ، لا حظّ  
لهم من الحكمة ، ولا يمكن مخاطبهم بطريق المكاشفة ، بل هم دون  
سلامان وامثاله اذ لا يتزمون مثلهم شرائع ملتهم ، بل عبدوا شهواهم ،  
وتهاكوا على حطام الدنيا ، وانصرفو عن ذكر الله الى التجارة  
والبيع ، نفع سوادهم من الشريعة السلامية من العدوان ، ونفع الشاذ  
النادر الفوز بسعادة الآخرة .

وحيثئذ اقتنع حي بان اكثرا الناس بمنزلة الحيوان غير الناطق ،  
وان الشريعة ، اذا نكلمت بالامثال ، واقتصرت في العبادات ،  
واباحت ما اباحت من اموال ، انما راعت ضعف الجماعات ،  
ضعف عقلهم وعزمهم ، فالحكمة في ما نطقت به الرسل ، وكلّ  
ميسّر لما خلق له .

وعاد حي الى سلامان واصحابه ، فخذّلهم من اهال الشريعة  
اهال جمهور العوام لها ، واعتذر عما تكلّم به معهم ، واعلمهم انه  
يرى رأيهم ، اقتناعاً منه بان « هذه الطائفة المريدة ، القاصرة ،  
لا نجاة لها الا بهذا الطريق ، وانها ان رفعت الى يفاع الاستبصار  
اختلّ ما هي عليه ، ولم يمكنها ان تلحق بدرجة السعادة ، وتذبذبت ،  
وانتكست ، وساعت عاقبتها . »<sup>١)</sup> .

ثم ودع حي واسال اهل الجزيرة ، وعادا الى جزيرتها ، وذأبا

على عبادة الله ، حتى عاد حي الى مقامه الكريم « واقتدى به اسال حتى قرب منه او كاد . »<sup>١)</sup> وظلا هكذا حتى اتاهما الاجل .

### خلاصة الرسالة

اتهينا من عرض ما في رسالة حي بن يقطان :

ورأينا ، في هذه الرسالة ، قصتين :

القصة الاولى قصة حي وحده ، وفيها نرى ان الفيلسوف يستطيع دون اي وحي ، الوصول الى الحق والسعادة .

ما عرفه حي الفيلسوف ليس سوى فلسفة ابن طفيل نفسه ، وهي - ككل فلسفة - تحاول الجواب على سؤالين اساسيين ، او على احدهما : ما هذا الكون؟ وما الانسان فيه؟

اما الكون فادة تكون من صورة وهيولى ، وهي مادة قديمة - رغم تظاهر ابن طفيل بالتردد - محتاجة الى محرك قديم روحي ، هو الله .

واما الانسان فبدن ونفس : هذه النفس روحية ، لانها تعلم الله الروحي ، ولا يدرك الروح سوى الروح . وهذه النفس خالدة ، لانها روحية .

وسعادة هذه النفس في مشاهدة الله : تشاهد في الآخرة إن هي عرفته في الدنيا وقامت ارادته ، وتشاهده في الدنيا ان هي زهدت في المحسوس ، واقتدى بالكواكب والواجب .

اما القصة الثانية فيظهر فيها ، ازاء حي ، اسال وسلامان وجمهور العوام ، ويجده فيها سؤال هام : إن يصل الفيلسوف الى ما وصل

١) المختارات : ص ٦٢

الى حي ، اي ابن طفيل ، فهل تتفق فلسفته هذه وما يعلم الدين؟  
وان يتفقا ، فاي حاجة الى النبوة؟

يحاول ابن طفيل الجواب ، فيستند الى تفاوت الناس عقلاً  
وعزماً ، ويقسمهم لذلك اربع فئات يمثلها : حي ، واسال ، وسلامان ،  
وجهور العوام .

اما حي الفيلسوف فيصل بالعقل وحده الى كل حق ، وكل  
سعادة ، ويستغنى وبالتالي عن كل نبوة .

واما اسال المؤمن فدون حي فطرة ، عاجز عن اكتشاف  
الحق بعقله ، محتاج الى النبوة ليعرف ويعمل ، وينجو . على انه  
اذكى من سلامان والعوام ، قادر على اكتشاف باطن الشرع ،  
 قادر على فهم الفيلسوف حي ، والاقداء به ، بالغ بذلك وضوحاً  
 في العلم ويقيناً ، وقدرة للوصول الى مشاهدة الله .

واما سلامان وامثاله فدون اسال ذكاء ، محتاجون مثله الى  
الشريعة ، ولكنهم عاجزون عن فهم باطنها ، عاجزون عن فهم  
الفلسفة . الا انهم يعملون بظاهر الشرع ، وينجون .

اما جهور العوام فشأنه في الفهم شأن سلامان وامثاله ، ولكنه  
اوهن عزماً ، واعجز عن العمل بظاهر الشريعة ، والناجون منه  
نادرون .

ينتج مما تقدم ان الفلسفة وباطن الشرع متفقان اتفاقاً حي  
واسال .

ومع ذلك يظل الشرع ضرورياً لغير الفلسفة ، للعجزين عن  
بلوغ الحق بعقدهم ، وهو قد راعى تفاوت هذه العقول العاجزة

نفسها ، فكان له باطن وظاهر : باطن لاذكي المؤمنين ، وظاهر لاقلهم فهمأ .

والفلسفة بعد لاهلها افضل من الشرع لاهله ، لأن الفيلسوف اقدر على استجلاء الحق ، اقدر على الوصول الى مشاهدة الله . وهو ان يبح بما يعلم لأسال ، فانه يكتم من دون آسال الآراء المخالفة لظاهر الشرع ، ويختارى العامة ظاهراً في ما يعتقدون ، خوفاً من ان يفسد عليهم ايمانهم بالظاهر فيفسد سبيلهم الوحيد الى النجاة .

### غاية الرسالة

بقي سؤال اخير لا بد من طرحه ، والجواب عليه : ما كانت غاية ابن طفيل في رسالته؟

قال فيلسوفنا ، في خاتمة الرسالة : « ولم نخل ، مع ذلك ، ما اودعناه هذه الاوراق اليسيرة من الاسرار عن حجاب لطيف ينبعك سريعاً لمن هو اهله ، ويتكافف لمن لا يستحق تجاوزه ، حتى لا يتعدّاه »<sup>١</sup> .

ولعلّ هذا الحجاب لم يتكافف مرةً في الرسالة تكاففه في تحديد ابن طفيل غاية رسالته .

يحدد فيلسوفنا هذه الغاية ، في فاتحة الرسالة فيقول : « سألت ، ايهما الاخ الكريم ... ، ان ابث اليك ما امكنتني بشّه من اسرار الحكمة المشرقة ، التي ذكرها الشيخ الامام الرئيس ابو علي بن سينا ، فاعلم ان من اراد الحق الذي لا جمجمة فيه ، فعليه طلبها والجلد في اقتناها »<sup>٢</sup> .

---

(١) ص ٦٣

(٢) ص ١١

ولكن ما عنى هذا السائل الخيالي بالحكمة المشرقة؟ ان مستشرقين اختلفوا في تحريك الميم من كلمة «المشرقة» فنهم من حرك بالفتح ، ومنهم من حرك بالضم ، وباختلاف الحركة تصبح الحكمة شرقية او اشراقية ، ويختلف المعنى : حكمة الاشراق تعني النهج الفلسفي الذي يصل بالنفس الى مشاهدة الله وصولاً افلوطين اليها ، اما الحكمة الشرقية فلا تعني سوى ما يكون ابتكره ابن سينا نفسه ، او اقتبسه عن الفرس والهند – دون المشائين اليونان – وهو شيء غامض المدلول ؟ غير دقيق .

وتزداد غاية ابن طفيل غموضاً ، اذ ينهي رسالته بقوله انه ما كتب ما كتب ، وباح بما كان يضنّ به السلف الصالح ، الا خشية على الضعفاء من ان يظنوا اراء «متفلسفة العصر» ذاك الذي كان يضنّ به السلف على غير اهله . وابن طفيل اذ لا يعرض فلسفة ، بل يكتب ضد الفلاسفة ، دفعاً لتضليلهم العامة ، وصوناً للإيمان الحق !

وبسبب ما اكتنف غاية ابن طفيل من غموض ، تبانت اراء الباحثين ، وتعددت النظارات .

هذا يرى في حيّ بن يقطان رمزاً للبشرية ، وفي نموّ عقله قصة تطور العقل البشري ، غير متعدد امام تمثيل البشرية بفيلسوفٍ نادر الوقوع !

وذاك يرى ، في الرسالة ، قدرة الفيلسوف على اكتشاف الحق ، وبلغ سعادة الدارين ، دون حاجة الى النبوة ، ويردّ الى هذه الفكرة كل ما في الرسالة !

وثلاث يرى ان الغاية هي التوفيق بين الفلسفة والدين ، وينسى  
جلّ ما جاء في الرسالة قبل لقاء حيّ بأسال وسلامان !  
ورابع يرى ان الغاية دفع الناس الى العزلة ، ليقتدوا بحبيّ واسال ،  
ويبلغوا ما بلغا من كمال وسعادة ، ويجعل الرسالة كلها دعوةً الى  
اعتزال المجتمع !

ونحن امام غموض ابن طفيل وتناقضه ، وامام تعدد آراء الباحثين  
وتبانيها ، نبدأ بتوضيح امرین :

اولاًً : ان اختلاف آراء الباحثين ناتج عن نظرات جزئية رأت  
في الرسالة ناحية ، واهملت نواحي ، ثم حضرت غاية المؤلف في  
ما ابصرت . ان تحديد غاية الرسالة ، بالاستناد الى مضمونها ، يستلزم  
نظرة شاملة الى هذا المضمون .

ثانياً : ان ادعاء ابن طفيل ، في آخر الرسالة ، بانه يبوح بما  
كان يضنّ به السلف الصالح ، ويكتب ضد متفلسفه العصر ،  
يتناقض ومضمون الرسالة كلها ، وما هو سوى نوع من التمويه على  
القارئ الساذج ليوهمه بانه لا يتعاطى الفلسفة – وتعاطها شيء تحظره  
الشريعة الحمدية<sup>١</sup> ، بل يعرض اسرار الدين ليقي الناس اضرار الفلسفة .

وبعد هذا التوضيح ، واستناداً الى مضمون الرسالة ، نعتقد  
ان ابن طفيل اراد عرض فلسفة خاصة – شأنه في ذلك شأن كل  
فيلسوف – مستوحياً هذه الفلسفة من ابن سينا خاصة دون ان يتقيّد  
به في كل شيء ، او يقتصر عليه<sup>٢</sup> . يذكر ابن طفيل

---

(١) ص ١٤

(٢) اخذ ابن طفيل الكثير عن ابن سينا : اخذ عنه نظرية الهيول والصورة ،  
وبرهان وجود الله ، والقول بقدم العالم ، واثبات النفس ، وانكار المعاد الجهمي . وانخذ

مصدرين لما كتب : ما عرفه من فلاسفة المشرق والأندلس ، وما وصل اليه بنفسه من ذوق خاص . اما ما اخذه عن الآخرين فسهل " تبيّنه ، واما الذوق الخاص فليس - في اعتقادنا - ثمرة مشاهدة الله ، بل حصيلة تردد وتفكير .

وفلسفة ابن طفيل الخاصة هذه هي كل ما عرضناه في دراستنا ، وفيها ترى جلّ ما رأى الباحثون من افكار<sup>١</sup> ، وترى ما لحكمة

---

عنه ايضاً نظرية الاشراق ، وعرض النظرية بأسلوب قصة ، كما اخذ اسماء حي بن يقطان ، وسلامان واسال او ابسال .

اما في تحديد صلات الدين بالفلسفة ، فالفكرة الاساسية مشتركة : الفيلسوف يعلم ما يعلم النبي ، ولكن النبي يتكلم بالامثال ليصبح اقرب الى افهام العامة . على ان ابن طفيل قد امتاز بشيء :

منها عزل حي عن كل بيئة بشرية ، كي يسلم العقل من كل تأثير ديني . ومنها فروق جزئية في بعض النظريات (تردد المصطنب بين قدم العالم وحدوده ، واستنتاج روحانية النفس من معرفتها الله ، وبعض التباين في مصير النفس...) ومنها انواع التشبهات بالكواكب والواجد .

ومنها عرض صلات الدين بالفلسفة بأسلوب قصة ، وبشيء من التطويل . ومنها خيال خلاق ينوع الاحداث ، ويكثر التفاصيل .

ومنها سهولة في التعبير ، وغنى في الوصف ، وبراعة في الرواية .

#### ١) اهم هذه الافكار :

١ - قدرة الفيلسوف على بلوغ الحق والسعادة ، دون حاجة الى نبوة ، بل افضل ما يبلنها اي مؤمن بالنبوة .

٢ - حاجة غير الفلسفة الى النبوة ، وتفاوتهم في فهمها ، والانتفاع بها ، وفي فهم الفلسفة والاقتداء باهلها .

٣ - اتفاق الفلسفة وباطن الشرع ، وضرورة العزلة ، او افضليتها - لبلوغ كليةها .

ابن سينا من اثر ، دون ان تضيع بين تشعب النظرات ، او تعثر في تحريك حرف<sup>١١</sup> .

---

١) اياً كانت حركة الميم في الكلمة «المشرقية» فالمقصود حكمة ابن سينا قدر ما تظهر في رسالة حي بن يقطان ، وهي حكمة تنطلق من الاشراق - من حال المشاهدة - وتهدف اليه ، وتبليغ كلامها فيه ، ولكنه اشراق لا يتميز - من حيث الغاية - عن تصوف الشرق الهندي الفارسي الاسلامي . والarkan اذا مكتنان ، دون ان يتبدل المفهوم تبلاً اساسياً .

# فلسفه العرب

## سلسلة دراسات ومحارات

ظهر منها :

|                       |                       |
|-----------------------|-----------------------|
| ١ - ابن الفارض        | (طبعه ثلاثة)          |
| ٢ - ابو العلاء المعري | (طبعه ثلاثة)          |
| ٣ - ابن خلدون         | (طبعه ثلاثة)          |
| ٤ - الغزالى :         | في جزئين (طبعه ثلاثة) |
| ٥ - ابن طفيل          | (طبعه ثلاثة)          |
| ٦ - ابن رشد :         | في جزئين (طبعه ثانية) |
| ٧ - اخوان الصفاء      | (طبعه ثانية)          |
| ٨ - الكندي            | في جزئين              |
| ٩ - الفارابي          | في جزئين              |
| ١٠ - ابن سينا :       |                       |

للمؤلف ايضاً :

- اصول الفلسفة العربية (طبعه ثانية).
- طاغور : شعر ومسرح (تحت الطبع).

انجزت المطبعة الكاثوليكية في بيروت  
طبع هذا الكتاب في الخامس عشر  
من شهر شباط سنة ١٩٦٧